LITERATUR 127

Sakina Berengian: Azeri and Persian Literary Works in
Twentieth Century Iranian Azerbaijan. Berlin: Klaus
Schwarz Verlag, 1988. (Islamkundl. Untersuchungen, 124).
X, 238 S.

Parwin E’tessami, eine herausragende Vertreterin der persischen Poesie des
20. Jahrhunderts, wurde in Tébriz in einer Aseri-Familie geboren, lebte aber in
Teheran und verfafite ausschlieflich persische, dem Inhalt nach vorwiegend
didaktisch-philosophische Gedichte in klassischer Metrik. Schahriar, der Verfasser
des berithmten lyrisch-nostalgischen Dichtwerks ,,Heydarbabaya Salam™’ schrieb
sowoh! Aseri-Tiirkisch als auch Persisch. Die Feder des Moe'dschues, des feurigen
Kritikers des religiosen Aberglaubens und der sozialen Riickstindigkeit hingegen
kannte nur die Muttersprache ihres Herrn, das Aseri-Tiirkische. Alle diese Dichter
waren Aseris und damit auch, zweifellos, Iraner. Also wie soll man diese und
andere Dichter und Schriftsteller des siidlichen, iranischen Aserbaidschans klas-
sifizieren, beschreiben, analysieren und verstehen? Waren sie mehr Aseris, die die
persische Dichtkunst mitgestalteten, oder Iraner, die eventuell auch in aser-
baidschanischem Tiirkisch schrieben? Waren sie mehr beeinfluft von der tradi-
tionellen persischen Dichtung oder eher von der tiirkischen Literatur des Kaukasus
und der Tirkei? Die Frage, ob E’tessami oder Shahriyar Aseri- oder persische
Dichter sind, hat auch einen politischen Aspekt. Viele Quellen, die in ehemals
Sowjet-Aserbaidschan erschienen sind, versuchen, wahrscheinlich um die unter
dem Kommunismus unterdrickte nationale Identitit nachzuholen, die Dichter
und Schriftsteller Siid-Aserbaidschans losgeldst von ihren unverkennbaren Bin-
dungen an die iranische Literatur zu betrachten. Manche iranische Quellen hinge-
gen sind bestrebt, diesmal aus dem Blickwinkel des persischen Chauvinismus, das
tiirkische Element der Aseri-Dichter zu ignorieren. Das ist jedoch ein politischer
und manipulierbarer Streit. Wichtig ist, realistisch und objektiv darzustellen, wie
es mit der Literatur im iranischen Aserbaidschan des 20. Jahrhunderts bestellt ist,
wer und was ihre wichtigsten Vertreter, Perioden, Merkmale, Trends, Formen
und Inhalte sind, in welchen Sprachen sie entstanden sind und ob bzw. inwiefern
sie von der jeweils anderen, persischen oder tiirkischen Sprache und Literatur
beeinfluft worden sind. Und das sind Fragen, auf die man in Frau Berengians
Buch ,,satte’’, in westlicher Orientalistik, Iranistik oder Turkologie kaum existente
Antworten finden kann.

Das Werk beschrinkt sich nicht auf Aseri- oder persische Literatur, die in Aser-
baidschan entstanden ist, sondern nimmt das iranische Aserbaidschan als eine geo-
graphische Einheit, historisch und kulturell eng verbunden mit dem Iran und des-
sen ,,offizieller’’, persischer Sprache und Literatur, aber auch - nicht zuletzt
wegen seiner eigenen, aseri-tiirkischen Sprache — in seiner politisch und historisch
wechselhaften, mal intensiven und mal offiziell verbotenen Berithrung mit Kauka-
sus und Tiirkei. In der Tat, diese Wechselbeziehung hat sich jahrhundertelang als
sehr produktiv erwiesen, und man kann heute die persische und noch weniger die
aserbaidschanisch-tiirkische Literatur auferhalb dieses Kontextes kaum begreifen.
Mehr noch: die weltoffene, avantgardistische, progressive, moderne persische
Literatur der Konstitutionellen Periode (1904 -1920) und die moderne und doch
populistische, nach Europa gerichtete Aseri-Literatur der vor-sowjetischen Zeit
(1850-1920) konnten sich, nur in ihrer Ambivalenz so brillant, produktiv und
epochal entwickeln. Theaterstiicke, moderne Prosa, Journalismus und euro-

Die Welt des Islams 33 (1993)



128 LITERATUR

péisches Denken kam von Baku, Tiflis und Istanbul tiber Iranisch-Aserbaidschan
nach Iran. Im Gegenzug ware Modernismus in der Aseri-Literatur des Kaukasus
ohne iranische Aseris wie Taliboff und Akhundsade kaum denkbar. Das ist eine
Periode, mit der sich Berengian nach einer kurzen Besprechung des vorangehen-
den Hintergrunds ausfiihrlich befafit. Sicherlich haben viele, von E.G. Browne bis
Y. Arianpur, diese reiche Phase der persischen Literatur griindlich unter die
Lupe genommen. Auch sie haben die persischsprachige Literatur dieser Periode
zwangsldufig auch in ihrer engen Beziehung mit den literarisch-sozialen Entwick-
lungen im Kaukasus und der Tiirkei untersucht. In dieser Hinsicht hat Berengian
wenig Neues zu sagen. Das ,,Neue’’ bei ihr ist, dafl sie sich auf die Literatur kon-
zentriert, die im iranischen Aserbaidschan entstanden ist (und nicht anderswo im
Iran) und dafiir verschiedene Aspekte dieser Interdependenz (so z.B. typisch aser-
baidschanische Elemente sowie den Einflufl aus dem Kaukasus) etwas griindlicher
untersucht. Dabei bleiben viele, an sich hochst interessante, jedoch vielleicht nicht
rein literarische, sondern auch sozialwissenschaftliche Probleme unberiihrt wie
z.B. die Frage, warum viele brillante Literaten und Wissenschaftler Siid-Aser-
baidschans wie Tagisade und Kassrawi sich nur der persischen Sprache bedienten
und dem iranliliq (Persertum) stets treu blieben, ohne sich in irgendeiner Weise der
sich ebenso dynamisch entwickelnden aseri-tiirkischen Sprache und Literatur an-
zuschliefien (die Besprechung dieser Frage wiirde u.a. zur Klarung des heutigen
Gefalles zwischen dem nationalen Bewuftsein in Nord- und Siid-Aserbaidschan
beitragen). Wegen der Fiille und Reichhaltigkeit dieser Periode wird sie in Beren-
gians Buch in zwei Kapiteln besprochen: das erste befafit sich mit allgemeinen Fra-
gen, Presse, literarischem Modernismus und dem kaukasisch-aserbaidschanischen
bzw. tirkischen Einflufl und das zweite bespricht einzelne Dichter der Periode wie
Iradj Mirsa, Moe’dschues, Sarraf und Hidadji. Sie alle schrieben entweder nur in
persischer, oder nur in aseri-tiirkischer Sprache oder aber fiihlten sich frei und
kompetent genug, in beiden Sprachen zu dichten.

Anders unter Resa Shah Pahlawi (1921-1941): diese Periode, gekennzeichnet
durch politischen Totalitarismus, literarischen Konservatismus, persischen Chau-
vinismus, Unterdriickung der aseri-tiirkischen Sprache und Literatur und
Abkopplung von den Entwicklungen im Kaukasus und der Tiirkei, kennt fast aus-
schlieflich nur jene (zudem wenige) Dichter und Schriftsteller, die persisch schrie-
ben. Zu den bekanntesten gehoren E’tessami und Shahriyar (der letztere begann
erst nach dem Zweiten Weltkrieg auch Aseri-Gedichte zu schreiben). Moe’dschues
hingegen, der nur Aseri-Gedichte schrieb, erlebte die erste Verbéffentlichung seiner
Werke nicht. Das wurde erst moglich, nachdem der Zweite Weltkrieg zum Sturz
Resa Shahs und spiter zur Errichtung der pro-sowjetischen Regierung von
Pischawari in Tabriz fiihrte.

Die Literatur (hauptsachlich Dichtung und Presse) der einjihrigen Regierungs-
zeit Pischawaris (1945 -1946) war die Kehrseite der Periode Resa Shahs. Faktisch
war nur Aseri als Staatssprache zugelassen. Auflerdem sorgte die Politik dafiir, daff
die Literatur, so ironisch das auch klingen mag, sich auf die Propaganda des aser-
baidschanischen Nationalismus und des sowjetischen Kommunismus konzen-
trierte. Die Folge war nicht weniger verheerend als die der Repression Resa Shahs:
zwar erlebte das vorher unterdriickte Aseri-Ttrkische eine ,,Bliite’’, die in der
Vielzahl der Publikationen zum Ausdruck kam, aber oft degradierten primitive
Lobeshymnen auf die Muttersprache, das Vaterland Aserbaidschan, Stalin, und
das ,,Land der Sowjets’’ sowie Verdammung der persischen Chauvinisten, der
Wohlhabenden und der ,,Verriter”” (jene Aseris, die nach Teheran gefliichtet



LITERATUR 129

waren) die Literatur zu einer Banalitat, die allen stalinistischen Gesellschaften
gemein war (die Form dieser Periode blieb, trotz einer stirkeren Tendenz zur Folk-
lore, der Klassik verpflichtet). Berengian ist m.W. eine der 'wenigen, die sich mit
der Literatur dieser Zeit kritisch und objektiv zugleich auseinandersetzt. Wahrend
die meisten Aseri-Quellen diese Literatur nur in den Himmel heben, nehmen per-
sische Autoren sie nicht einmal zur Kenntnis.

In dem Kapitel ,,Die Aseri-Sprache und Literatur nach 1946’ bespricht Beren-
gian, nebst einigen Verdffentlichungen zur Sprache und Folklore Aserbaidschans,
das vielleicht wichtigste Werk der siid-aserbaidschanischen Literatur des 20.
Jahrhunderts, Shahriyars ,,Heydarbabaya Salam’’, sowie den epischen Poeten
Sahand und den romantischen Dichter Saher. Das populire Dichtwerk ,,Heydar-
babaya Salam’’, eine schlichte, ,,ins Herz dringende’” nostalgische Hymne auf das
einfache Dorfleben der Vergangenheit, verdient das besondere Augenmerk, das
Berengian ihm schenkt, obschon viele andere sich auch mit diesem Thema aus-
einandergesetzt haben. Die relativ kurze Besprechung der beiden anderen Dichter,
Sahand und Saher, ist dagegen fiir die westliche Orientalistik und Turkologie neu.
Sahands episches Werk Sazimin Sozii, eine Neuerzihlung von Dddd Qorqud in einer
modernen, mit einem urtiirkischen Wortschatz bereicherten Sprache, hat in den
60-er Jahren vielen Aseris geholfen, sich auf die alte tiirkische Kultur zu besinnen
und folkloristisch-geschichtliche Wege in der Poesie zu suchen. Saher dagegen ist
romantisch und gar melancholisch. Er ist, wie Berengian zu Recht zeigt, einer der
wenigen Dichter der Pischawari-Periode, die sich der Partei-Literatur kaum beug-
ten. In Sahers ,,malerischer Poesie’’, die starke Spuren der Ttirkischen Romantik
aufweist, erfolgt die Wahrnehmung der Natur und Liebe durch Sehnsucht und
Trauer.

Berengians Buch, eine eher kritische und im westlichen Sinne analytische Lite-
raturgeschichte Siid-Aserbaidschans im 20. Jahrhundert, reicht bis in die 60-er
Jahre. Es ist bedauerlich, daf Berengian persische Werke der Aseris nach 1946 (so
z.B. beriihmte Autoren wit Samad Behrangi, Golamhossein Sa’edi und Resa Bara-
heni) nicht mitberiicksichtigte und, wegen ihres Ablebens im Jahre 1971, die Pe-
riode der Islamischen Republik (seit 1979) nicht beriicksichtigen konnte. Trotzdem
erfiillt die Autorin ihre (wegen der historiographischen Breite der Thematik und
der Einmaligkeit der Art) komplizierte Aufgabe zur vollen Befriedigung nicht nur
westlicher Turkologen und Orientalisten, denen jede Sekundarliteratur iiber die
Aseri-Literatur des Iran willkommen ist, sondern auch der Aseris selbst, die, au-
Rerhalb der konventionellen Schwarz-Weifl-Malerei der einheimischen Literatur-
wissenschaft, immer nach objektiven und analytischen Arbeiten diirsten.

Abbasali Djavadi, Miinchen

Al-Birtini: Inden Garten der Wissenschaft. Ausgewahlite Texte
aus den Werken des muslimischen Universalgelehrten, tiber-
setzt und erldutert von Gotthard Strohmaier. Leipzig: Verlag
Philipp Reclam jun., 1988. (Reclams Universal-Bibliothek,
1228). 318 S.

Das Buch enthilt Ubersetzungen einzelner Abschnitte aus Biriinis bekanntesten
Werken und seinem Briefwechsel mit Ibn Sina. Es bringt in thematischer Glie-

D1z Welt des Islams 33 (1993)



