
cheshmandaz.org
1402 / 2023

عباس جوادی





عباس جوادی
تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

نشر دیجیتالی )پی‌دی‌اف( 1402/2023

دانلود برای استفاده شخصی آزاد است.
تمام حقوق دیگر محفوظ است.

Abbas Djavadi
A History of Irano-Turkic Assimilation

Digitally published: 2023

© Free download for exclusively non-profit use
All other rights reserved

Contact: Djavadi.Abbas@gmail.com

Cheshmandaz.org
Digitally published in 2022





فهرست

1 این کتاب...�

13 تا اسلام...�
15 200 پیش از میلاد تا ۲۰۰ میلادی�

15 بستر تاریخی�

17 هسیونگ-نو و نخستین دولت‌های ترک�

23 همسایگی و همگرائی�

23 دولت‌های ترکیک�

26 سغدیان و ترکان �

29 اویغورها�

32 خزرها�

37 از اسلام تا صفویان�
39 اسلام عربی-ایرانی�

42 ز ایران و ترکان و از تازیان�

47 اسلام ایرانیِ ترک‌ها �

47 سال‌های 800 تا 1000 میلادی…�

51 کاشغری و فردوسی�

55 هزار سال پیش...�

55 اوایل هزاره دوم میلادی... ابتدا غزنویان، بعد سلجوقیان و خوارزمشاهیان...�

59 مغول‌ها می‌آیند�

63 تیمور و دوره تیموری�

69 میان دوره ترکمنی�

71 قراقویونلوها�

72 آق قویونلوها�



73 تغییر زبان�

75 »ترک و تاجیک«�

76 برآمدن صفویه�

83 صفحه جدید تاریخ: صفویان�

84 تقسیم شیرینی پیروزی�

85 ایلات دخیل در تأسیس پادشاهی صفویان�

86 فهرست قبایل قزلباش بنا به »دون ژوان ایرانی«�

91 تنش ترک و ایرانی�

94 درس‌های چالدران�

96 شوخی تاریخ�

101 پیوست‌ها�
103 تداوم تاریخی هویت ایرانی در دوره ترکان�

103 پیش از اسلام�

107 نه تنها فردوسی – هویت ایرانی در روزگار غزنویان�

110 پیچ و خم دوره سلجوقی�

113 هویت ایرانی در عهد سلجوقی�

117 دوره ایلخانی و تیموری�

120 صفویان و هویت مشخص‌تر ایرانی�

127 اختلاط زبان ایرانیان و ترکان�

130 زبان‌های کتبی و ادبی �

134 زبان‌ها و لهجه‌های شفاهی�

136 تأثیر فارسی بر ترکی�

138 تأثیر ترکی بر فارسی�

143 عامل ژنتیک در مناسبات ایرانیان و ترکان�

146 ژنتیک آسیای غربی )ایران، ترکیه و خاورمیانه(�

149 ژنتیک آسیای مرکزی و میانه�

159 منابع اصلی�

169 دیگر کتاب‌های عباس جوادی�



این کتاب...

این کتاب، تاریخ طولانی آشنائی و همگرائی و بالاخره اختلاط ایرانیان و ترکان را بررسی 
میکند. بیش از هزار سال است که ایرانی‌زبانان و ترک‌زبانان1 از آسیای مرکزی در مرزهای 
و  قرن  هر  می‌کنند.  زندگی  همدیگر  با  و  یکدیگر  کنار  در  عراق  و  آناتولی  تا  چین گرفته 
دوره تاریخی که گذشته، امتزاج و اختلاط تباری، زبانی، فرهنگی و اقتصادی آنان بیشتر 
شده است. آشنائی علمی با تاریخ همسایگی و امتزاج ایرانیان و ترکان، سطح دانش ما را 
در این مورد بالا می برد. همچنین افزایش دانش مردم در این زمینه به سود زندگی آرام و 

مسالمت‌آمیز در همه جوامع منطقه خواهد بود. 
تاجیکستان  و  افغانستان  یا  ایران  تنها شهروندان  »ایرانیان«  تعبیر  از  منظور  اینجا  در 
کنونی نیست، بلکه همه مردمان در همه سرزمین‌هائی است که در طول تاریخ به گونه و 
ترتیب  همین  به  می‌گفتند.  سخن  ایرانی  لهجه‌های  و  زبان‌ها  بزرگ  خانواده  از  شاخه‌ای 
منظور از تعبیر »ترکان« همه مردمان همه سرزمین‌هائی است که در طول تاریخ به گونه و 
شاخه‌ای از زبان‌ها و لهجه‌های ترکی سخن می‌گفتند. در علم زبان شناسی به گروه نخست، 

زبان‌ها و لهجه‌های »ایرانیک« و به گروه دوم، زبان‌ها و لهجه‌های ترکیک می‌گویند. 
مناسبات، بده بستان و امتزاج پرفراز و نشیب ایرانیان و ترکان دستکم هزار سال پیشینه 

نگارنده، هر دو تعبیر »ترک‌زبان« یا »ترکی زبان« را به یک معنا، آن هم به معنای همه انسان‌هائی به کار می‌برد که  	.1
در گذشته به یکی از زبان‌ها یا لهجه‌های ترکیک سخن می‌گفتند یا امروزه سخن می‌گویند. در واقع تعبیر دقیق‌تر این 

معنا »ترکیک زبان« می‌بود که چند صفحه بعد توضیح داده خواهد شد.



||  2  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تأسیس دولت‌های غزنویان،  اوایل هزاره دوم میلادی،  در  فروپاشی سامانیان  از  دارد – 
این  آغاز  شاید  اما  می‌دانیم.  دقیقاًً  را  این  سلجوقیان.  و  ترک  خوارزمشاهیان  قراخانیان، 
در  قبل  سال  هزار  دو  حدود  مجموعاً  یعنی  پیش‌تر،  سال  هزار  حتی  همگرائی  و  آشنائی 

دشت‌های آسیای میانه و بخصوص مغولستان کنونی بوده است. 
اوایل  تا  می‌شود،  نامیده  مغولستان  امروزه  سرزمینی که  زیرا  مغولستان کنونی؟  چرا 
هزاره اول میلادی یعنی دو هزار سال پیش هنوز »مغولستان« یا مغولی زبان نشده بود. این 
سرزمین، همراه با ایالت‌های سین کیانگ و گانگ سو در چین کنونی، موطن اقوام و قبایل 
مختلفی مانند سکاها، تُخارها، اجداد ترک‌ها و اجداد مغول‌ها بود که هم بین خود رقابت 
و کشمکش داشتند و هم همسایگی و معاشرت می‌کردند. این اقوام غالباً کوچ‌نشین بودند، 
در چادر‌ها می‌زیستند، دامپروری می‌کردند، و وابسته به وضع هوا از محلی به محل دیگر 
تجارت  به  خود  یکجانشین  همسایه‌های  با  آنها  دامپروری،  کنار  در  می‌کردند.  مهاجرت 
در  بخصوص  و  می‌خریدند  نان  و  لباس  و کفش،  می‌فروختند  پشم  و  پنیر  می‌پرداختند، 
دوره‌های خشکسالی و قحطی، جوانان تیرانداز و اسب سوارشان به سرزمین‌های مردمان 

یکجانشین همسایه حمله‌ور می‌شدند. 
در این جوامع قبیله‌ای »دولت« یا حکومت به معنای امروزی وجود نداشت. آنها به 
»اتحادیه«‌های  اصطلاح  به  در  یکدیگر  با  مرتبط  اما  متمایز  قبیله‌های  و  طایفه‌ها  صورت 
ایلاتی یا قبیله‌ای )همچنین موسوم به خان‌نشین با خاقانات( زندگی می‌کردند. در درون این 
اتحادیه‌ها، قبیله‌ای که پرجمعیت‌تر از دیگران بود و رئیس پر قدرتی داشت، همه آن اتحادیه 
را رهبری می‌کرد، تا اینکه بعد از مدتی بر اثر کشمکش داخلی یا مرگ رئیس قبیله، تقسیم 

قدرت از نو شروع می‌شد و حدود حکمرانی تغییر پیدا می‌کرد. 
دو سه قرن قبل از میلاد مسیح تا یکی دو قرن بعد از آن، اوضاع دشت‌های آسیای میانه 

در شمال غربی چین چنین بود.
در باره این اتحادیه‌ها و قبایل داخل آنها که دو هزار سال پیش می‌زیستند و از نظر 
قومی و فرهنگی پیوسته در حال تغییر و تحول بودند، اطلاعات دقیقی موجود نیست. از 
طرف دیگر اغلب این منابع به زبان چینی و برخی سکائی )از زبان‌های ایرانی شرقی در 
دشت‌های آسیای میانه در قرون وسطا( هستند که مدت‌ها برای پژوهشگران معاصر ناآشنا 
باقی مانده بودند، تا اینکه بعضی از آنها در همین صد سال اخیر رمز گشائی و به زبان‌های 
آنها  قبایل درون  و  اتحادیه‌ها  این  به  نام‌های مختلفی  منابع  ترجمه شدند. همین  اروپائی 
داده‌اند. از میان این نام‌ها مثلًا می‌توان به قبایل سکا )یا اسکیت( و تُخار و اتحادیه‌های 

موسوم به »هسیونگ-نو«، »روان-رو« و »هون« اشاره کرد. 



این کتاب...  ||  3  ||

بر پایه اطلاعات منابع موجود، در باره حضور گسترده قبایل سکا و تُخار در منطقه 
وسیعی از تورپان )تورفان بعدی( و کاشغر )در چین کنونی( تا دشت‌های مغولستان در یکی 
دو قرن قبل و بعد از میلاد مسیح نمی توان تردید نمود. سکاها گویشوران یکی از زبان‌های 
ایرانی شرقی بودند و تُخارها نیز اگر ایرانی‌زبان نبودند، به هر حال می‌توان آنان را هند و 
اروپائی زبان شمرد. در باره اینکه این ایرانی‌زبانان شرقی و کوچ‌نشین در کدام دوره و چگونه 
با  به این مناطق آسیای میانه آمده‌اند، بخصوص در چهل، پنجاه سال اخیر پژوهش‌های 
ارزش و علمی بسیاری انجام گرفته که این نوشته جای بحث آن نیست. کافی است که بدانیم 
این گروه‌ها احتمالًا چند هزار سال پیش از آن به دنبال پراکنده شدن گروه بسیار بزرگ‌تری 
آنان  ایرانی‌زبانان تنها یک زیر گروه  اروپائی زبان )که هند و  اقوام مختلف هند و  نام  به 
بودند( راه خاور زمین را در پیش گرفته‌اند. گروه‌های دیگر هند و اروپائی زبانان به غرب، 
شمال یا جنوب رفته‌اند. اکثریت بزرگ زبان‌های اروپائی و در ضمن ایرانی، ارمنی، هندی 

و روسی وابسته به همین خانواده زبان‌های هند و اروپائی هستند. 
در عین حال، طبق منابع چینی، احتمالًا اجداد قبایل ترک و مغول بعدی نیز همراه 
اتحادیه، دشت‌های  این  قبیله‌ای هسیونگ-نو می‌زیستند.  اتحایه  با سکاها و تخارها در 
مغولستان و سرزمین‌های همسایه آن در چین، جنوب روسیه، قزاقستان و قرقیزستان کنونی 
را در بر می‌گرفت. اگرچه منابع قدیم چینی به روشنی از حضور ترک‌ها یا مغول‌ها در این 
نیز  قدیم  مغولی  یا  ترکی  نوشتاری  منابع  مورد  این  در  اگرچه  و  نمی‌گویند  منطقه سخن 
موجود نیست، اما این احتمال هیچ هم بعید نیست. در هر صورت می‌دانیم که ترک‌ها و 
مغول‌های بعدی از درون همین اتحادیه‌ها و در اثر فشارهای چین و همچنین پیشروی یا 
عقب‌نشینی قبایل دیگر پا به عرصه تاریخ گذاشته‌اند. ترک‌ها در این اتحادیه بزرگ زیر چتر 
اتحادیه کوچکتری به نام »آشینا« می‌زیستند. برپایه تحلیل نام و تاریخ اتحادیه آشینا )تلفظ 
ایرانیان  و  ترک‌ها  همگرائی  و  همسایگی  نخستین  تاریخ  می‌توان  »آ-شین-ها«(  چینی: 
را در اوایل هزاره یکم میلادی یا حتی یکی دو قرن پیش از آن حدس زد.1 با این ترتیب 
دشت‌های  در  ترک‌ها  و  ایرانیان  بین  تماس‌ها  نخستین  نتیجه گرفت که  عجالتاً  می‌توان 
آسیای میانه )مخصوصاً مغولستان کنونی و کاشغر چین( انجام گرفته است. در آن دوره در 
ایران، هخامنشیان و پس از آنان لشکریان و فرماندهان »سلوکی« اسکندر مقدونی و سپس 
اشکانیان برسر کار بودند. ترک‌ها هم هنوز همراه با ایرانیان شرقی در اثر فشار چین و دیگر 
قبایل کوچ‌نشین از شمال و شرق، به طرف جنوب و جنوب غرب یعنی ماوراءالنهر و ایران 
مهاجرت نکرده بودند، یا اینکه این کوچ‌های بزرگ که بعد‌ها، در اوایل هزاره یکم میلادی 

1.	 Golden: Introduction, pp. 117-124



||  4  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

به »کوچ هون‌ها« معروف شد، تازه تازه شروع شده بود.
به  مهاجرت‌شان  از  قبل  ترک‌ها  اصلی  باره خاستگاه  در  ایرانیان شرقی،  نمونه  مانند 
دانشمندان  رایج کنونی  زنی  اما گمانه  نداریم.  دقیقی  اطلاعات  نیز  مغولستان  دشت‌های 
»توندرا«‌های جنوب  یا  از سرددشت‌ها  احتمالًا  آن است که اجداد اصلی ترک‌ها  بر  مبنی 
نیست. شاید عجالتاً  آن بحث‌ها هم  این کتاب جای  مغولستان کوچ کرده‌اند.  به  سیبری 
کافی است بدانیم که هم سکا‌ها و تخارها و هم ترک‌های نخستین اصالتاً برخاسته از خود 
مغولستان نبودند، بلکه در نتیجه کوچ‌نشینی و مهاجرت به آنجا آمدند و در نتیجه کوچ‌ها و 

مهاجرت‌های بعدی به سرزمین‌های دیگر رفتند و با اقوام دیگر در آمیختند.
به  موسوم  ترک  دولت  نخستین  تأسیس  از  پس  بخصوص  بعد،  سال  پانصد  تقریباً 
»گوک تورک« در سال 552 م.1 منابع قدیم چینی و یونانی بیزانس از قبایل ترک در آن سوی 
مرزهای شمال و شمال غربی چین یعنی مغولستان و جنوب روسیه کنونی سخن می‌گویند.2 
این دوره در ایران، افغانستان و ماوراءالنهر مقارن با دوره ساسانیان است، یعنی زمانی 
در  می‌گذشت.  سال  هزار  از  بیش  اشکانیان  و  سلوکیان  هخامنشیان،  مادها،  دوره  از  که 
این مدت اتحادیه‌های قبیله‌ای گذشته به هم خورده و اتحادیه‌های کوچک و بزرگ جدید 
مانند کوشانیان، هون‌ها و هپتالیان به وجود آمده بودند. سکا‌ها و تخارها نیز با نام‌های 
جدید ناچار به مهاجرت به غرب و یا ماوراءالنهر، افغانستان، سیستان )»سکا-ستان«( و 
پاکستان کنونی شده بودند. ترک‌ها از درون اختلاط قومی »هون‌ها« بیرون آمده و به تدریج 

مقام خود را به عنوان نیروئی پراکنده، اما جنگاور در منطقه تحکیم می‌نمودند. 
حکمرانی ساسانیان ایران تا شمال چین و مغولستان کنونی نمی‌رسید، اما در آن دوره، 
سُغدیان ایرانی‌زبان3 که احتمالًا از وارثان سکا‌ها بوده و در تجارت با چین مهارت یافته 
بودند، از سمرقند و بخارا آمده، از این مناطق گذشته و در امتداد »جاده ابریشم« کالاهای 
را  تجارتی سغدیان  قافله‌های  نگهبانی  ترک کار  قبایل  سواران  می‌بردند.  چین  به  را  خود 
تولیدی شهرنشینان  نشینان کالاهای  چادر  دیگر  برای  نیز  آنها  از  بعضی  داشتند.  برعهده 

1.	 Golden: Idem, p. 116
مدتی بعد سنگ نوشته‌های مربوط به دولت دوم ترک‌ها در قرن هشتم م. مستقیما از ترک‌ها و دولت ترکی نام برده‌اند. 	.2

3.	 از نظر تاریخی، سُغد معمولا به سرزمینی میان آمودریا در جنوب و سیردریا در شمال گفته شده است. شهر‌های اصلی 
سغد تاریخی سمرقند، بخارا و چاچ یا تاشکند بعدی است. زبان سغدی گونه ای از زبان‌های ایرانی شرقی در دوره 
سده‌های میانه بود. احتمال می‌رود که سغدی از بازماندگان زبان سکا ها باشد که تا امواج مهاجرت هون ها و سپس 
ترکان در هزاره اول میلادی در سرزمین‌های وسیعی در دشت‌های آسیای مرکزی از جمله مغولستان بخش مهمی از 
مردم این دشت ها را تشکیل می‌دادند. بعد از شکست هپتالیان به دست نیرو‌های ائتلاف ساسانیان ایران و ترکان دولت 
نخستین ترک، سغد برای بیش از صد سال تحت حاکمیت ترکان قرار گرفت. سغدیان پیوسته در تجارت با ایران، چین 
و هند فعال بودند و در دولت ترک نقش مهمی به عنوان تاجر و همچنین نماینده و کاردار حکومت ترک ایفا کردند. 
بعد از اسلام زبان فارسی معاصر جایگزین سغدی شد، اما با ادامه گسترش زبان‌های ترکی در آسیای مرکزی، از قرون 
ششم و هفتم میلادی به بعد شاهد اختلاط مردم ایرانی زبان و ترک‌زبان و به طور همزمان، همگرائی و تاثیر متقابل 

زبان آنها در آسیای مرکزی هستیم.  



این کتاب...  ||  5  ||

»بالاساغون«  مانند  شمال  دشت‌های  شهرهای  نخستین  می‌خریدند.  را  بخارا  و  سمرقند 
)در قرقیزستان کنونی( بر سر راه »جاده ابریشم« تأسیس شده که جمعیت آن ابتدا ترکیبی 
از ترک‌ها و سغدیان بوده است. بزودی این مردمان با یکدیگر در آمیختند و غالباً ترک‌زبان 

شدند، با مشخصات ظاهری و فرهنگ، مذهب و زبانی متأثر از یکدیگر...
تأسیس نخستین دولت ترک تاریخ به نام گوک تورک )552 م.( مربوط به همین دوره 
مرتبط  ترک  غیر  دیگر گروه‌های  و  ایرانی  اقوام  با  نیز  ایلاتی  دولت  این  ریشه‌های  است. 
بوده است. قشر رهبری‌کننده آنان، آشینا، قبلًا منسوب به سرزمین‌های تُخاری و سکانشین 
کاشغر، خُتن و تورفان در شمال غربی چین بودند که بعد‌ها نام »ترکستان شرقی« و سین 
کیانگ چین به خود گرفت. همین دولت گوک تورک بود که مدتی پس از تأسیس خود، در 
همدستی با خسرو انوشیروان ساسانی حکومت هپتالیان در آسیای مرکزی را شکست داد 
و متصرفات این پیروزی را با ایران ساسانی تقسیم کرد: بلخ و هرات به ایران، سمرقند و 
بخارا به ترکان رسید. سغدیان در مناسبات این دولت ترک با ایران، بیزانس )روم شرقی( 
و چین نقش میانجی، فرستاده و مترجم را ایفا می‌کردند. در عین حال ترکی به عنوان زبان 

شفاهی مردم به تدریج رخنه بیشتری میان ایرانی‌زبانان ماوراءالنهر پیدا می‌کرد.
اسلام  لشکریان  و  و حمله‌های چین  داخلی  اختلافات  نتیجه  در  تورک  دولت گوک 
این  با مرکزیت کاشغر گرفت1. روابط  اویغور  ایلاتی  را دولت  آن  شکست خورد و جای 
نامبرده،  حکومت  سقوط  از  پس  بود.  تورک  دوره گوک  از  بهتر  حتی  سغدیان  با  دولت 
اویغورها به کاشغر، خُتن و تورفان کوچ کردند که اکثر مردم آن تخاریان و سکایان بودند. 
باز همه این مردمان با یکدیگر جوش خوردند و زبان غالب این منطقه ترکی شد. پس از 
فروپاشی دولت‌داری ترکی، در سرزمین‌های میان رود ولگا و حوزه پونتیک دریای سیاه 
دولت خزرها تأسیس یافت. مهم‌ترین نقاط رابطه این دولت با جهان اسلام عبارت از ایران 

و خوارزم بود.
این تحولات در بخش نخست کتاب حاضر )»تا اسلام«( با تفصیلات بیشتری شرح 

داده شده است.
بخش دوم کتاب )»از اسلام تا صفویان«(، آنگونه که از نامش پیداست، از نظر زمانی 
به تحولات بعد از اسلام اختصاص یافته است. اما هنگام مطالعه کتاب که بر بستر سلسله 
سیر  مشاهده کرد که  راحتی  به  می‌توان  نیز  است  تنظیم شده  تاریخی  رویدادهای  مراتب 
در بطن خود  نمی‌یابد. هر مرحله  با یکدیگر جریان  بی‌ربط  و  منقطع  در مراحلی  تاریخ، 

یکی از مشخصات حکومت‌های قبیله‌ای این بود که این حکومت‌ها پایتخت ثابت و معینی نداشتند. خان یا خاقان  	.1
پیوسته برای تاخت و تاز سوار بر اسب در سفر بود و مانند دیگر مردمان کوچ‌نشین در چادر می‌خوابید. مرکز حکومت 

همان جائی بود که خاقان در آنجا چادر میزد. خاقان‌های نخستین دولت ترک نیز مدتی در بالاساغون مستقر بودند.



||  6  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

حامل عناصر و خصوصیات، انسان‌ها، فرهنگ‌ها و مناسبات مرحله گذشته خود است و 
همزمان، عناصر، خصوصیات، انسان‌ها و فرهنگ‌های آینده بعدی را در خود می‌پروراند. 
ندارد.  آینده و گذشته قطعی  تاریخ، همانند خود »زمان«،  نگاه است که می‌گویند  این  از 
بررسی تاریخ را پیوسته باید از نقطه‌ای شرطی آغاز کرد، اگر چه همان نقطه نیز گذشته‌ای 
داشته، و این بررسی را باید در نقطه‌ای شرطی پایان داد، اگر چه آن نقطه نیز آغاز و پایان 

خود را داشته است.
بدین ترتیب آنچه که بعد از اسلام در رابطه با موضوع اصلی این کتاب یعنی همگرائی 
و اختلاط ایرانیان و ترکان اتفاق افتاد، به گونه‌ای ادامه تحولات پیش از اسلام به صورتی 

دیگر و سرعتی بیشتر بود. 
آمدند،  کار  سر  بر  بعداً  که  ترکیک  ایلاتی  دولت‌های  »همه  یوهانسون،  گفته  به 
متخصصان خود را از سرزمین‌های مردم یکجانشین به کار گرفتند. ابتدا سغدیان و دیرتر 
دیگر ایرانیان در دولت‌های ترکیک آسیای مرکزی و شرق نزدیک وظایف اداری و دولتی 
بر عهده گرفتند.«1 همه سلسله‌های بزرگ ترک‌زبان مانند غزنویان، سلجوقیان، ترکمانان 
آق قویونلو و قراقویونلو و دیگران طی چندین قرن همزیستی، همگرائی و اختلاط سیاسی، 
اجتماعی، فرهنگی و زبانی با جهان ایرانی، دولت‌ها و ملت‌های معاصری را به وجود آوردند 
که امروزه، در کنار ایران، کشور‌های ترکیه، جمهوری آذربایجان، افغانستان، ترکمنستان، 
تاجیکستان و ازبکستان چند نمونه بارز این روند پر پیچ و خم تاریخی را تشکیل می‌دهند.

در این روند، فرهنگ‌ها، سنن و زبان‌های ایرانی، ترکی و طبعاً عربی )عمدتاً از طریق 
و  اجزا  از  بعد هر کدام  قرن‌ها  ایجاد کردند. حتی  را  و جدیدی  فرهنگ مختلط  اسلام( 
اعضای این پدیده، با وجود پیمودن راه‌های مستقل و ملی خود در سده‌های اخیر، چنان 
درهم تنیده‌اند که امروزه نه تنها زبان و طرز فکر، عادات و سنن آنان، بلکه حتی فرهنگ 
نیز به سختی قابل تفکیک  از اخلاق و روابط خانوادگی  این ملت‌ها  پخت و پز و درک 
از یکدیگرهستند – کم و بیش شبیه آنچه که امروزه در اروپا میان فرهنگ‌ها و زبان‌های 
انگلیسی، آلمانی و فرانسه در بستر زبان و فرهنگ یونانی-لاتین می‌بینیم. این همان اختلاط 
»ایران و ترکان و تازیان« است که فردوسیِ دلواپس از کمرنگ شدن صفات باستانی ایرانی 

را به نوشتن »شِکوه نامه« معروف »پادشاهی یزدگرد« در شاهنامه وادار کرده است. 
راه،  فراز و نشیب‌های  با همه  و  تنیده  اینگونه در هم  تازیان«  »ایران و ترکان و  بله، 
ملت‌ها و کشورهای نوین معاصر را به وجود آورده‌اند. شاعر میهنی ایران در آن اثر خود از 

1.	 Johanson: Historical, Cultural and Linguistic Aspects of Turkic-Iranian Contiguity, in: Johanson 
and Bulut (eds.): Turkic-Iranian Contact Areas. Historical and Linguistic Aspects. Harrassowitz, 
Wiesbaden, 2006, p. 1



این کتاب...  ||  7  ||

اختلاط ایرانیان، ترکان و اعراب که در دوره فردوسی )قرون دهم-یازدهم م.( در اوج خود 
بود، اظهار نگرانی کرده است که این آمیزش باعث به هم خوردن فرهنگ و تمدن ایرانیان 
می‌شود. به همین ترتیب، فرهنگ‌نویس معروف ترک، محمود کاشغری که تقریباًً همزمان 
فردوسی بود، در شکایتی مشابه، از اختلاط ترکان چادرنشین با ایرانیان شهری و مختلط 
شدن زبان به اصطلاح »پاک« و سره آنان با زبان فارسی شکایت کرده است. البته به نظر 
نگارنده هر دوی این نگرانی‌ها، نه نشانه خصومت نسبت به قوم و فرهنگ طرف مقابل، 
بلکه ناشی از حس پاسداری نسبت به فرهنگ خودی بوده است. شاید نه فردوسی و نه 
کاشغری می‌دانستند که ایرانیان و ترکان آن دوره نیز خود محصول آمیزشی هزار ساله در 
گذشته دورتر بوده‌اند و در آن دوره نیز این آمیزش، بخصوص با در نظر گرفتن بحران‌های 
سیاسی و نظامی جامعه »روال قابل انتظار« خود را طی می‌کرد. )در فصل جداگانه‌ای از 

این کتاب به این بخش شاهنامه هم پرداخته شده است.(
کتاب حاضر تنها برخی از جوانب مهم این روند طولانی را در بستر تاریخی و سیاسی 
به خود جلب  این بررسی  تحولات منطقه بررسی میکند. موضوع مهمی که دقت مرا در 
و  مردم  مختلف  زبان‌های گروه‌های  تغییرات  و  متقابل  تأثیر  مناسبات،  پیدایش،  میکند، 
آناتولی  و  ایران  تا  میانه  آسیای  از  وسیعی  منطقه  تاریخ  در طول  فرهنگی  جنبه‌های  دیگر 
تاریخی خواهد بود. به باور من، بررسی تحول زبان‌های ایرانیک و ترکیک و تأثیر آنها به 
یکدیگر می‌تواند روشن‌تر ازروش‌های دیگر نشان دهنده چند و چون همگرائی و اختلاط 

تاریخی ایرانیان و ترکان باشد.
از نظر سلسله مراتب تاریخی، مرحله بعد از اسلام این بررسی را در میانه‌های دوره 
صفویان و مدتی پس از فتح قسطنطنیه یا استانبول کنونی از سوی عثمانیان به پایان خواهیم 

رساند.
در پایان کتاب سه پیوست خواهیم داشت. یکم: موضوع تداوم هویت ایرانی بخصوص 
از ساسانیان تا سلسله‌های ایرانی بعد از اسلام و هزاره‌ای که با حکمرانی ترکان غزنوی و 
سلجوقی آغاز و با دوره صفویان وارد مرحله روشن‌تر و مشخص‌تر معاصر شد. دوم: بحث 
بیشتر و دقیق‌تری در رابطه با تأثیرات متقابل زبان‌های فارسی )ایرانی( و ترکی )ترکیک( در 

طول تاریخ، و سوم: در باره اختلاط ژنتیک ایرانیان و ترکان در طول تاریخ. 
آنگونه که خواهیم دید، تاریخ آشنائی، معاشرت، همگرائی و در نهایت اختلاط تدریجی 
ایرانیان و ترکان 1000 تا 2000 سال سابقه دارد. اوج این مناسبات، بعد از اسلام، بعد 
از دوره سامانیان، یعنی حدود هزار سال پیش شروع شد. در این مدت طولانی، ایرانیان و 
ترکانی که اصالتاً از آسیای میانه آمده بودند، به مرور زمان از نظر اداره دولت، امور اجتماعی 



||  8  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و فرهنگی، زبان و آداب و رسوم چنان با یکدیگر در آمیختند که بعد از حدود پنج قرن، 
یعنی احتمالًا از صفویان به بعد دیگر تمایز »ترک و تاجیک« )طوری که پیش‌تر در برخی 
آثار تاریخی و ادبی دیده می‌شد( به تدریج از بین رفت و محدود به زبان نخست یا مادری 
فارسی زبانان و ترکی زبانان گردید. در همین پیوست سوم خواهیم دید که اختلاط ایرانیان 
و ترکان از نظر ترکیب ژنتیک و »دی ان ای« نیز همه این مردمان را مشابه یکدیگر کرده 
است، تا جائی که شاید برخی تحولات سیاسی آنان را به در پیش گرفتن راه‌های سیاسی 
جداگانه‌ای وادار کند، اما حتی در آن صورت نیز تأثیرات متقابل و عمیق آنان بر یکدیگر 

بازگشت ناپذیر باقی خواهد ماند.
ترک‌شناس  مورخ،  دو  از  را  خود  سپاسگزاری  می‌دانم  لازم  پیشگفتار  این  پایان  در 
یوهانسون  لارس  و  آمریکا(  راتگرز  )دانشگاه  گُلدن  ب.  پیتر  برجسته،  زبان‌شناس  و 
)دانشگاه‌های ماینتس آلمان و اوپسالای سوئد( ابراز کنم. بخصوص سه اثر این دانشمندان 
به من در تالیف کتاب حاضر کمک فراوانی نموده‌اند. عنوان و مشخصات این سه اثر را 
در زیرنویس1 همین صفحه ذکر کرده ام. بخصوص از پروفسور گلدن و موسسه انتشاراتی 
»هاراسوویتس« )ویسبادن آلمان( متشکرم. من از آنها خواهش کردم و آنها بدون چشمداشتی 
به من اجازه دادند که مقاله مفصل گلدن در کتاب یوهانسون/بولوت با عنوان »ترک‌ها و 
نتیجه  این  به  اما من بعداً  به فارسی ترجمه و منتشر کنم.  را  تاریخی«  ایرانیان، یک نگاه 
رسیدم که شاید بهتر است به جای ترجمه کامل و دقیق مطالب آن کتاب که می‌توانست برای 
متخصصین حوزه بسیار مفید باشد، از نکات اصلی آن استفاده کنم و موضوع را آنگونه که 
خود )با لحاظ کردن آثار دیگر( درک کرده‌ام، بازگو نمایم، تا قشر وسیع‌تری از خوانندگان 

غیر متخصص مورد خطاب قرار گیرند.
در همین پیشگفتار بجاست مفاهیم ایرانیک/ایرانی و ترکیک/ترکی را از یکدیگر تمیز 
ترکی  ترکیه،  )ترکی  ترکیک  زبان‌های  میان  تشخیص  تفکیک  این  از  اصلی  هدف  دهیم. 
آذری، ازبکی، ترکمنی، قزاقی و غیره( و زبان‌های ایرانیک )فارسی، سُغدی، بلخی، پامیری، 
کُردی، پشتو، بلوچی، بدخشی و غیره( است، تا معلوم باشد که زبان‌های ایرانیک )ایرانی( 
قزاقی،  ازبکی،  ترکمنی،  آذری،  ترکیه،  )ترکی  ترکیک  نیستند، همچنان که  یکی  فارسی  با 
قیرقزی و غیره( فقط شامل ترکی کنونی آذربایجان و ترکیه نیست، بلکه خانوادۀ بزرگی از 

1.	 Golden, Peter B.: An Introduction to the History of the Turkic Peoples, Harrassowitz, Wiesbaden, 
1992 
Johanson, Lars, and Bulut, Christiane (eds.): Turkic-Iranian Contact Areas. Historical and Linguistic 
Aspects, Harrassowitz, 2006
Golden, Peter B.: Turks and Iranians, in: Johanson and Bulut: Turkic-Iranian Contact Areas, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2006



این کتاب...  ||  9  ||

زبان‌های اصالتاً ترکی را در بر می‌گیرد. این نکته‌ای است که گاه باعث آشوب ذهنی و حتی 
سوء استفاده‌های سیاسی می‌شود. طبعاً وقتی از قبایل یا دودمانهای ایرانیک یا ترکیک نام 
زبان  دو  این  به شاخه‌های مختلف  یا خاندان‌هائی هست که  مردمان  منظورمان  می‌بریم، 
سخن می‌گفتند. البته در ادامۀ کتاب و پس از جا افتادن این تمایز سعی شده است جهت 

سادگی مطالعه، همان تعابیر آشنای »ایرانی« و »ترکی« به کار رود.

عباس جوادی
بهار 2023/1402



چند توضیح

ذکر منابع

در زیرنویس هر صفحه اطلاعات اصلی در باره هر منبع مورد اقتباس، با ذکر نویسنده، یک 
یا دو واژه مهم منبع و شماره صفحه درج خواهد شد. در این صورت برای دسترسی به 
اطلاعات کامل این منبع باید به بخش »منابع اصلی« در پایان کتاب مراجعه نمود. در این 
بخش ابتدا آثار اروپائی با الفبای لاتین )مانند انگلیسی، آلمانی، ترکی ترکیه و غیره( و سپس 

منابع فارسی و عربی )یا ترکی با الفبای فارسی-عربی( داده خواهد شد.

تقویم ها

در این کتاب اصولًا همه تاریخ‌ها میلادی و تاریخ انتشار کتاب‌های فارسی چاپ ایران، 
خورشیدی است، مگر اینکه تقویم هجری قمری )ق.( یا خورشیدی )خ.( به طور مشخص 
ذکر شود. در صورتی که ذکر هر دو تقویم هجری قمری و میلادی لازم دیده شود، هر دو 

)نخست هجری و سپس میلادی( مثلًا به صورت 855/241 ذکر خواهد شد.



علامات اختصار 

پیش از میلاد 				   پ. م.
جلد 				   ج.

خورشیدی 				   خ.
قمری 				   ق.

میلادی، مولف، مترجم )بسته به جای استفاده( 				   م.
نگاه کنید به 				   ن.

اختصار از طرف نگارنده این کتاب 				   )...(
Encyclopaedia Iranica دانشنامه ایرانیکا 				   EIr

Encyclopaedia of Islam دانشنامه اسلام )لیدن( 				   EIs
Cambridge History of Iran 				   CHIr

و دیگران 				   et al
همانجا 				   idem

صفحه، صفحه‌ها 				   p./pp.
صفحه S. و s. در منابع آلمانی و ترکی	





تا اسلام...



یا(
پد

ی 
یک

 )و
ان

یر
ر ا

ن د
کیا

لو
 س

ی و
کز

مر
ی 

سیا
ر آ

و د
گ ن

یون
س

، ه
لاد

 می
 از

ش
 پی

ال
 س

20
ا 0

سی
ه آ

ش
نق



200 پیش از میلاد تا ۲۰۰ میلادی

بستر تاریخی

تقریباً پنج هزار سال پیش، جامعه مشترک گویشوران زبان‌های آغازین هند و اروپایی که 
احتمالًا در سرزمین‌های غربی دشت‌های اوراسیا )از رود »سیردریا« در آسیای میانه تا رود 
دانوب در اروپا( می‌زیستند، به دلایل ناروشنی پراکنده شد و گروه‌های مختلف این جامعه 
به سرزمین‌های مجاور پخش شدند. گروهی از آنان که از »اجداد زبانی« تُخارها1 بود، تا 
اواخر هزاره سوم به کاشغر در شمال غربی چین رسیده بود. این نخستین تماس چینی‌ها با 

مردمان سرزمین‌های غربی بود. 
گروه دومی که احتمالًا نیاکان هیتیت‌ها در آناتولی و ماننائی‌ها در شمال غرب ایران و 
شمال عراق و سوریه بودند، به این مناطق آمدند و با مردم بومی این سرزمین‌ها درآمیختند.
ماوراءالنهر،  به سوی  رو  بود،  آریائی‌ها  یا  ایرانیان  و  هند  از  عبارت  گروه سومی که 
را می‌نامید،  این گروه خود  نامی که  یعنی  »آریا«  »واژه  نهاد.  پاکستان  افغانستان و شمال 
»ارباب« یا »فرد آزاد« معنی می‌داد و به آن معنای نژاد و نسب نبود که در قرون نوزدهم و 
بیستم به آن داده شد.«2 احتمالًا در اوایل هزاره دوم پ.م. این گروه هند و ایرانی‌زبان که 
غالباً مشغول دامداری بود، به دو زیر گروه زبانی هندی و ایرانی تقسیم شد و هر کدام از 
آنها به سمت دیگری مهاجرت کرد: هندی زبانان به سوی آسیای جنوبی یا هندوستان امروز 

رفتند و ایرانی‌زبانان به طرف ایران. 
افغانسـتان وارد آسـیای  از طریـق  هنـدی زبانـان احتمـالًا حـدود سـال 1500 پ.م. 
جنوبـی شـدند، بـا مردمـان بومـی تمـدن دره سـند و »دراویـدی« زبـان در جنـوب شـبه قـاره 

زبان‌شناسان تاریخی در باره زبان نخستین تخارهای آسیای میانه وحدت نظر ندارند. اطلاعات موجود در باره این زبان  	.1
از جمله نام‌های تخاری بسیار اندک است. بعضی‌ها تخاری را جزو زبان‌های ایرانی شمرده‌اند، اما به نظر می‌رسد امروزه 

اکثر منابع، تخاری باستان را از خانواده عمومی‌تر زبان‌های هند و اروپائی می‌شمارند.
2.	 Michael Witzel: “Autochthonous Aryans? The evidence from Old Indian and Iranian texts,” 

Electronic Journal of Vedic Studies, 7/3, 2001, p. 13-14



||  16  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

هنـد روبـرو گشـتند و بـا آنهـا درآمیختنـد. گـروه دیگـر یعنـی ایرانی‌زبانـان اساسـاً عبـارت از 
مادهـا و پارسـی‌ها بودنـد کـه احتمـالًا حدود سـال‌های 1500 تا 1000 پ. م. وارد آسـیای 
مرکـزی و سـپس فلاتـی شـدند کـه هنـوز هـم نـام آنـان را در خـود دارد: »ایـران« یـا بـه زبـان 
پارسـی باسـتان »آریانام خشـتره« و به زبان پهلوی دوره ساسـانیان: »ایرانشـهر«. در آن دوره 
یعنـی سـه و نیـم تـا سـه هـزار سـال پیـش در فالت ایـران گروه‌هـای پراکنـده مردمانـی بومی 
می‌زیسـتند کـه دربـاره آنهـا اطلاعـات چندانـی در دسـت نیسـت. تنهـا چیـزی کـه در بـاره 
ایـن دوره »پیشـا ایرانـی« می‌دانیـم، مربـوط بـه تمـدن باسـتانی عیالم )ایالم( در خوزسـتان 
و لرسـتان کنونـی و سـنگ نوشـته‌های بیـن النهریـن )بخصـوص آشـور( می‌شـود کـه در بـاره 
دیگـر اقـوام غربـی ایـران از جملـه آذربایجـان و کردسـتان اطلاعـات جسـته و گریختـه‌ای 
می‌دهنـد. همیـن منابـع هـم هسـتند کـه بـرای اولیـن بـار در تاریـخ از اقـوام مـاد و پـارس در 

همسـایگی شـرقی تمدن‌هـای بیـن النهریـن سـخن گفته‌انـد.
گروه‌های دیگری از هند و ایرانی‌زبانان در جریان مهاجرت خود به سیبری، مغولستان و 
شمال غربی چین در همین سرزمین‌ها )از جمله تورفان، خُتن، کاشغر، ارومچی، واحه‌های 
قزاقستان کنونی( 1 و حوزه آلتای مسکون شدند و تا سده دوم یا سوم پ.م. تبدیل به گروه 
بزرگی از مردم این سرزمین‌ها گشتند. در جریان همین کوچ‌ها، چادرنشینان و دام پروران 
ایرانی‌زبان که ایرانیان فلات ایران آنان را »سکا« و یونانیان »اسکیت« می‌نامیدند، با مردم 
مردمانی  با گروه‌های  بعد‌ها  و  معاصر  مجارهای  و  فین‌ها  زبانی  اجداد  یعنی  زبان  اورالی 

روبرو شدند که به زبان‌های ترکی و مغولی آغازین سخن می‌گفتند. 
این، نخستین دوره همسایگی، تماس، آمیزش و تأثیر متقابل زبانی و فرهنگی میان 
ایرانی‌زبانان و ترکی زبانان بود. زمان این نخستین تماس‌ها چند قرن پیش از میلاد تا اوایل 
هزاره نخست میلادی بود و محل آن در جنوب روسیه، شمال غربی چین، مغولستان و 
قزاقستان کنونی قرار داشت.2 آنچه که بعد‌ها »ترکستان« )آسیای مرکزی( و ترکستان شرقی 
)از تورفان و خُتن تا کاشغر( نامیده شد، قبل از ظهور تدریجی ترکان در اوایل هزاره اول 
میلادی، اساساً مسکن ایرانی‌زبانان یعنی در درجه اول سکاها بود. در اواسط قرن چهارم م. 
یعنی زمانی که در ایران حدود صد سال از تأسیس امپراتوری ساسانیان می‌گذشت، هنوز 
ایرانیان شرقی  ایرانشهر  از ساکنین دشت‌های آن سوی مرزهای شرقی و شمالی  بسیاری 
از دشت‌ها که  را داشتند. »در مجاورت مناطقی  بودند که زبان و لهجه‌های خاص خود 

وقتی بعد از نام بعضی کشور‌های معاصر تعبیر »کنونی« را اضافه می‌کنم، میخواهیم اشاره کنیم که در آن دوره واحدی  	.1
با این نام  در نتیجه تحولات بخصوص دیگر  با این نام هنوز موجود نبوده و این کشور بعداً  سیاسی یعنی کشوری 
ایجاد شده است. مثلًا می‌دانیم که در آن دوره کشور‌هائی به نام ازبکستان، تاجیکستان یا ترکمنستان و یا قزاقستان، 

قرقیزستان و مغولستان به عنوان واحدی سیاسی و کشوری موجود نبودند. 
2.	 Golden: Turks and Iranians, p. 18



تا اسلام...  ||  17  ||

مردمان ترکی زبان در آن به سر می‌بردند، جوامع کشاورز و شهرنشین ایرانی‌زبان تشکیل 
یافته و بین این جوامع ایرانی‌زبان و ترکی زبان روابط نزدیکی ایجاد شده بود.«1

سال،  چهارصد  حدود  یعنی  میلادی   200 سال‌های  تا  میلاد  از  قبل  سال  دویست 
پهناور در تقاطع شمال غرب چین، جنوب  دوره تلاطم‌های چندلایه‌ای در سرزمین‌های 
تمامی  تحولات  بر  پایداری  و  مهم  تأثیرات  بود که  قزاقستان کنونی  و  مغولستان  روسیه، 
آلود  برف  و  سرد  جنگل‌های  از  پوشیده  منطقه  این  شمال  سرتاسر  بجا گذاشت.  منطقه 
سیبری جنوبی بود )هنوز هم چنین است(، در شرق و جنوب شرقی آن مغولستان و چین 
و  قبایل  با  بی‌صاحب  و  بی‌انتها  صحرا‌های  و  دشت‌ها  شامل  مغولستانی  داشت،  قرار 
و  نگران دست‌اندازی‌ها  چینی که  و  آشناست،  نا  ما  برای  آنها  از  بسیاری  نام  طوایفی که 
آشوب‌های قبایل کوچ‌نشین مرزی و فرامرزی بود. این قبایل نه فقط در خارج از مرزهای 
چین، بلکه حتی در ولایات مرزی کان-سو و سین-کیانگ نیز فعال بودند. در غرب و 
جنوب غربی این سرزمین، دشت‌ها و صحرا‌های بی‌انتهای قزاقستان کنونی قرار داشتند و 
پس از آن سرزمین‌های ماوراءالنهر یعنی ازبکستان، تاجیکستان و سپس ترکمنستان کنونی 
بودند که یکی دو  ایران هخامنشی سابق  مرز فلات  این سرزمین‌ها هم  شروع می‌شدند. 
قرن از شکست آن در مقابل اسکندر مقدونی و لشکر یونانی او )333 پ.م.( می‌گذشت 
و پادشاهان سلوکی و سپس دولتی مقدونی-بلخی مدتی )256-100 پ.م.( جانشین آن 

شده بود.

هسیونگ-نو و نخستین دولت‌های ترک

دودمان‌های چینی »چین« و »هان« )221 پ.م.-220 م.( کم و بیش با دولت اشکانیان 
در ایران همزمان بودند. آنها جهت متحد کردن دولت‌های پراکنده و کوچک چین و تحکیم 
قبایل کوچ‌نشین  دست‌اندازی‌های  مقابل  در  شده  تسخیر  نو  سرزمین‌های  بر  حاکمیت 
مرزی، سیاستی تهاجمی در پیش گرفتند. یکی از اقدامات آنها کشیدن دیوار‌های بلندی در 
مرز با همسایگان کوچ‌نشین شمالی و غربی خود بود. بعدها این دیوار‌ها به صورت »دیوار 

بزرگ چین« در آمد و شهرتی جهانی یافت.
در این دوره در مجاورت هسته اصلی دولت »چین« و دیرتر »هان« چندین اتحادیه خرد 
و کلان قومی با مردمی کوچ‌نشین یا دام پرور ایجاد شده بود که معروف‌ترین و بزرگ‌ترین 

آنان »هسیونگ-نو« نام داشت.

1.	 Idem



||  18  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

در اوایـل قـرن دوم پ.م. هسـیونگ-نو اکثریـت اوراسـیای شـرقی یعنـی از منچـوری 
در شـرق تـا دریاچـه آرال در غـرب و از مغولسـتان داخلـی چیـن تا دریاچه بایکال در شـمال 
را در یـک اتحادیـه پهنـاور ایلاتـی متحـد کـرده بـود. ترکیـب قومـی و زبانـی هسـیونگ-نو 
روشـن نیسـت. بـه نظـر می‌رسـد اغلب اقـوام چادرنشـین آسـیای میانـه، صرفنظـر از قومیت 
و زبـان آنهـا، مشـترکات بسـیاری داشـتند. آنگونـه کـه در اثـر چینـی »دربـاره نمـک و آهـن« 
)»ین-تـی یـه لـون«( از سـال 81 پ.م. نوشـته شـده، مـردم هسـیونگ-نو خانـه دائمـی 
ندارنـد، در ظاهـر، فـرق زن و مـرد آنهـا معلـوم نمـی شـود، آنهـا خـود را با پوسـت حیوانات 
می‌پوشـانند، »گوشـت خـام می‌خورنـد و خـون می‌نوشـند. آنهـا کـوچ می‌کننـد تا مـال مبادله 
کننـد و توقـف می‌کننـد تـا دام‌هـای خـود را بچراننـد.«1در بـاره قومیـت یـا زبـان حاکـم در 
سـرزمین هسـیونگ-نو نیـز توافقـی میـان منابع علمی معاصـر وجود ندارد. حتـی نام برخی 
رهبـران ایـن اتحادیـه ماننـد »مائو-تـو« یا »تو-مـان« که به اشـکال مختلـف در منابع چینی 
درج گردیـده، امـکان گمانـه زنـی در ایـن مـورد را نمـی دهـد. امـا اسـتنتاج عمومـی آن اسـت 
کـه احتمـالًا نیـاکان همـه اقـوام بعـدی منطقـه از قبیل چینـی، مغولـی، ایرانی شـرقی )همراه 

بـا تخـار( و ترکـی زبـان، در ایـن اتحادیـه حضور داشـتند.
برخی منابع چینی نوشته‌اند که ترک‌های بعدی غالباً در اتحادیه هسیونگ-نو جمع 
آمده بودند. برخی دیگر به تقسیم بندی ظاهراً ساده گرایانه سه گانه‌ای اشاره می‌کنند که 
بنام  اتحادیه‌ای  در  زبانان  مغولی  هسیونگ-نو،  در  ترک‌زبانان  نیاکان  اصلی  تجمع  گویا 
»دون-قو« )در شرق هسیونگ-نو( و ایرانی‌زبانان شرقی در یوه-چی )در جنوب غربی 
هسیونگ-نو( بوده است، در حالیکه اکثر منابع علمی معاصر که اساس نوشته حاضر را 

هم تشکیل می‌دهند، بر مختلط و سیال بودن قومی و زبانی این اتحادیه‌ها تاکید دارند.
منابع چینی آورده‌اند که ترک‌های غربی که ابتدا تحت رهبری طایفه‌ای به نام »آشینا« 
قرار داشتند2 و در مجموعه هسیونگ-نو به سر میبردند، بعد از فروپاشی هسیونگ-نو 
رهبری قوم خود را بدست خود گرفته و وارد اتحادیه جدید »رو-ران« )یا ژو-ژان( شدند 
که جایگزین بخشی از هسیونگ نو در سرزمین مغولستان کنونی شده بود. اکثر دانشمندان 
معاصر تورکولوژی مانند پیتر گلدن، لارس یوهانسون و دنیس ساینور برآنند که »آشینا« و 
همچنین نام بسیاری از رهبران نخسین دولت ترک به نام گوک تورک از جمله »بومین« و 

برادرش »ایستمی« )یا »ایشتمی«( ترکی نیستند.3

1.	 Quoted in: Golden: Introduction, p. 60
به گفته پیتر گلدن واژه »آشینا« احتمالاً ایرانی شرقی )سکائی( یا تخاری است. ن.: 	.2

Golden: Central Asia in World History, p. 37
3.	 Sinor: Inner Asia, p. 290



تا اسلام...  ||  19  ||

تأسیس  بخش شمال شرقی هسیونگ-نو  متلاشی شدن  از  پس  دیگری که  اتحادیه 
گردید، متشکل از اقوام »دون-قو« )یا »تون-گو ئه«( بود که از نیاکان مغول‌های بعدی 
شمرده می‌شوند. آنها پس از فروپاشی و مهاجرت اقوام هسیونگ نو، از منچوری در شرق 
شدن  زبان  مغولی  در  نخست  این، گامی  مهاجرت کردند.  مغولستان کنونی  سرزمین  به 
ابتدا تحت حاکمیت دولت گوک  از هسیونگ-نو، مغولستان کنونی  مغولستان بود. پس 
تورک )522-744( و سپس دولت اویغورها )744-840( قرار گرفت. پس از شکست 
این هر دو نخستین دولت ترک و افزایش مهاجرت‌های ایرانی‌زبانان و سپس ترکان، اقوام 
بیشتری از شرق )منچوری و مغولستان داخلی( وارد مغولستان کنونی شدند و در نتیجه 

مغولستان در سده‌های دهم و یازدهم م. غالباً مغولی زبان شد.
به  زبان  تخاری  و  )سکا(  شرقی  ایرانی  اقوام  اغلب  نو  هسیونگ  فروپاشی  از  پس 
از  را  مدتی خود  از  پس  ترک‌ها  مغولستان،  در  مهاجرت کردند.  افغانستان  و  ماوراءالنهر 
تبعیت اتحادیه »رو-ران« آزاد کرده و پس از فراز و نشیب بسیاری نخستین دولت خود 
را در سال 552 در همین سرزمین‌ها یعنی مغولستان و سین-کیانگ )کاشغر( تأسیس 
نمودند. لیکن این نخستین دولت ترک در سال 744 به دست اویغورهای ترک متلاشی شد 
و خود دولت اویغور نیز در نتیجه اختلافات داخلی و دست انداری‌های اقوام ترک )یا ترک 
شده( قرقیز1 و قارلوق در سال 840 فرو پاشید. هر دو دولت گوک تورک و اویغورها در اثر 
همسایگی و همنشینی با تاجران و مشاوران ایرانی، چینی و مغولی و مبلغین غالباً سغدی 
مانوی، تحت تأثیر این فرهنگ‌ها بودند. در این بین اکثر ترک‌های غربی و اویغورها که 
در دولت‌داری خود با شکست و ریزش نیروهای خود روبرو شده بودند، در مقابل نیروی 
جدید لشکریان اسلامی که از جنوب و غرب یعنی ماوراءالنهر و خراسان پیش می‌آمدند، 
تسلیم شدند. بخشی از آنان در پی شکست در جنگ و اسارت به تدریج به طور مسالمت 

آمیز به اسلام گرویده و غالباً به کمک ایرانیان نومسلمان وارد جهان اسلام شدند.
اکنون در مرور این تحولات تاریخی کمی به عقب برگشته و سرگذشت ایرانی‌زبانان 
سکا و تخاری زبانان هند و اروپائی را که از دشت‌های شمال به ماوراءالنهر و افغانستان 

مهاجرت کرده بودند، به طور خلاصه پی بگیریم.
در جنوب غربی هسیونگ-نو از جمله خُتن، تورفان و دیگر مناطق غربی چین یعنی 
و چاچ  یعنی سغد  ماوراءالنهر  و  بلخ  تا  ارومچی گرفته  و  از سین-کیانگ شامل کاشغر 
)تاشکند کنونی(، قدرت اصلی در دست اتحادیه ایلاتی دیگری بنام یوه-چی بود. بنا به 
تذکره‌نویسان چین از همین دوره، سرزمین یوه‌چی‌ها »حدود 49 روز راه از »آن-هسی« 

1.	 Golden: Idem, p. 70



||  20  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

)ایران اشکانی، م.( دور بود« و »مردم آن به زبان‌های مختلفی صحبت می‌کردند، لیکن آنان 
یک گروه مردم بودند و زبان یکدیگر را به روشنی می‌فهمیدند.«1 اکثر منابع علمی معاصر بر 
آنند که سکا‌های ایرانی‌زبان و تخارهای هند و اروپائی زبان غالباً در اتحادیه یوه-چی بودند 
که پس از آغاز حملات چین و کوچ‌های اقوام، سرزمین‌های اصلی خود در جنوب غربی 
هسیونگ-نو را رها کرده، به سوی چاچ )تاشکند(، ماوراءالنهر و خوارزم کوچ کردند. آنها 
سپس از ماوراءالنهر و خوارزم به بلخ هجوم نموده و در آنجا دولت یونانی بلخ را سرنگون 
و  پاکستان  افغانستان، شمال  ماوراءالنهر،  در  م.(  دولت کوشانیان )375-30  نمودند.2 
هند متشکل از وارثان همین »مهاجرین دشت‌های شمال« بود که طی مهاجرت‌های خود 
احتمالًا از نظر قومی و زبانی مختلط‌تر شده‌اند. تأسیس دولت-شهرهای واحه‌هائی نظیر 

خوارزم، سمرقند، بخارا و چاچ )تاشکند( نیز با همین تحولات مرتبط شمرده می‌شود.
در تاریخ »هان-شو« )چین در دوره هان‌ها( گفته می‌شود که در اثر کوچ‌های یوه-چی 
»پادشاه »سای« )سکا‌ها، -م.( ناچار به مهاجرت به جنوب شد.« این منبع نام محلی را 
ذکر میکند که هنوز ناشناس باقی مانده است. همچنین در همان منبع می‌خوانیم: »سکا‌ها 
بالاخره  و  نمودند.«3  تأسیس  را  مختلفی  حکومت‌های  بارها  و  شدند  منشعب  و  تقسیم 
تا 24 م.( زندگی  یونانی استرابو که تقریباً در همین دوره )63/64 پ.م.  جغرافیانویس 
کرده، در شرح شرق دریای خزر می‌گوید که در آنجا اسکیت‌ها )سکاها، -م.( و مردمان 
کوچ‌نشین زندگی می‌کنند. »از دریای کاسپی )خزر یا گرگان، -م.( به بعد اغلب اسکیت‌ها 
داهه )داهان، از نیاکان پارتیان، م.( نام دارند. آنان که بیشتر در جانب شرق زندگی می‌کنند، 
ماساگت یا سکا نامیده می‌شوند. نام عمومی بقیه اسکیت است. همه یا اکثر آنان کوچ‌نشین 
هستند. شناخته‌ترین اقوام، آنان هستند که باختر )بلخ، -م.( را از دست یونانیان گرفتند…
«4 در اینجا استرابو در کنار بعضی اقوام که نام‌شان برای ما آشنا نیست، تُخارها را نیز جزو 
اقوامی می‌شمارد که »از آن سوی رود سیحون« یا سیردریا آمده و در براندازی دولت یونانی 
»یوه-چی  اقوام مختلف  که  نوشته‌اند  یونانی  و  نویسان چینی  تاریخ  داشته‌اند.  بلخ سهم 
سرنگون کرده‌اند.  را  بلخ  یونانی  دولت  میلاد  از  پس  سال  تخارها« حدود صد  از جمله 
اطلاعات منابع چینی و یونانی که چند نمونه از آن در بالا ذکر شد، تصویر کلی تحولات 
سیاسی و قومی از یکی دو قرن پیش از میلاد تا یکی دو قرن پس از میلاد را که در اکثر منابع 

1.	 Han-shu. China in Central Asia, An annotated translation by A. F. P. Hulsewe, Leiden, Brill 1979, p. 
136

در آغاز مهاجرت‌های بزرگ، گروه دیگر و کوچکتری از یوه-چی‌های ایرانی‌زبان احتمالاً بجای ماوراءالنهر و بلخ، به  	.2
کوهستان‌های شمال شرقی تبت کوچ نموده‌اند.

3.	 Han-Shu: Idem, 134-135
4.	 Strabo: Book XI, Chapter viii



تا اسلام...  ||  21  ||

معتبر معاصر نیز می‌توان خواند، تائید می‌کنند.
آنچه که امروزه بعد از دو هزار سال می‌توانیم در باره این گروه‌های قومی و زبانی با 
به طور تخمینی چنین است:  در ذهن خود مجسم کنیم،  ناآشنا  ما  برای  و  نام‌های چینی 
با وجود کشمکش‌های معین داخلی و مشکلات  اشکانی  ایرانِ  و  این دوره چینِ هان  در 
و  قبایل چادرنشین، جامعه‌ای یکجانشین  با  در مقایسه  به هر حال  روابط خارجی خود، 
دولت و لشکری منسجم داشتند. اما »حکومت«‌های اتحادیه‌های کوچک و بزرگ ایلاتی 
که در میان این دو امپراتوری قرار داشتند، شکل و ترکیبی دائماً متغیر و بقائی غیر قابل 
پیش بینی داشتند که وابسته به شرایط زندگی چادرنشینی و کشمکش‌های داخلی آن قبیله‌ها 
می‌توانست به سرعت تغییر یابد و روابط و شرایط آن گروه ایلاتی را تغییر دهد. به همین 
ترتیب می‌توان درک کرد که چرا بین دولت چین و ایران، در دشت‌های وسیع میان کاشغر و 
خُتن تا ماوراءالنهر نه تنها یک حکومت و گروه معین و تا حدی منسجم به نام هسیونگ-نو 
یا یوه-چی، بلکه احتمالًا ده‌ها خان و شاه کوچک و بزرگ مستقر بودند و میان همه آنان 
با یکدیگر و هر کدام آنان با دولت‌های منسجم‌تر و بزرگتر چین و ایران همیشه روابطی 
متغیر وجود داشته و تحت تأثیر این تحولات حکومت‌های ایلاتی مزبور گاه از بین رفته و 

گاه ترکیب داخلی و سیاسی آنان متحول شده است.





همسایگی و همگرائی

دولت‌های ترکیک

فروپاشی اتحادیه قبیله‌ای هسیونگ-نو در میانه‌های قرن دوم م. سرآغاز مهاجرت پی در 
پی اقوام مختلف از مغولستان کنونی تا خاورمیانه و اروپا گردید و امواج این مهاجرت‌ها 
ترکیب سیاسی، فرهنگی و قومی این مناطق پهناور را متحول نمود. تا اواسط قرن چهارم 
به سغدی  و  میانه »خیون«  پارسی  به  )یا »هیون«،  قبایل »هون«  این  آن هستیم که  شاهد 

»خون«1( باعث ایجاد ناآرامی در مرزهای ایران ساسانی و شمال غربی هند می‌شوند. 
هویت قومی-زبانی هون‌ها یا خیون‌ها ناروشن باقی مانده است. هیچ هم بعید نیست 
که آنها اتحادیه یا مجموعه‌ای مرکب از ایرانیان کوچ‌نشین سرزمین‌های شرقی و مجموعه‌ای 
از گویشوران آلتائی )عمدتاً پروتو ترکیک و پروتو مغولی( بودند. ریچارد فرای خیون‌های 
آن سوی مرزهای ساسانیان را »یکی از آخرین اقوام کوچ‌نشین ایرانی‌زبان می‌شمارد که با 

گویشوران زبان‌های آلتائی اختلاط یافته و به خیون معروف شده بودند«.2
به همین صورت تعلقات قومی و زبانی دودمان هپتالیان که جانشین کوشانیان بودند 
و در اواسط قرن پنجم بر خیون‌ها چیره شدند نیز معلوم نیست. می‌دانیم که همه اقوامی که 
تحت حکومت هپتالیان به سر می‌بردند، بدون تمایز قومی و فرهنگی به عنوان »هپتالیان« 
شمرده شده‌اند. به هر حال اقوامی که در سرزمین هپتالیان می‌زیستند، لهجه ایرانی بلخی 
از  اختلاطی  آنان  اکثر  نظر می‌رسد  به  بودند.  داده  قرار  زبان کتبی خود  را  »باکتریائی«  یا 
ایرانی‌زبانان کوچ‌نشین شرقی )سکا‌ها( و تخارها )به قول رُبرت گوبل »هون‌های ایرانی«(3 
با اقوام دیگر کوچ‌نشین از جمله ترک‌ها بودند که به ماوراءالنهر و افغانستان کنونی مهاجرت 

کرده بودند.

1.	 xwn
2.	 Frye: Heritage of Central Asia, pp. 169-171
3.	 Göbl, Robert: Dokumente zur Geschichte der iranischen Hunnen in Baktrien und Indien, Wiesbaden 

1967



||  24  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و اما گروه‌های دیگر و بزرگ‌تر »هون«‌ها به سوی غرب تاختند. آنها تا سال‌های 370 
با   )453 سال  در  )مرگ  آتیلا  آنان  رئیس  و  روسیه گذشتند  قلب  در  »وُلگا«  رودخانه  از 

فتوحات خود به صورت بحث انگیزی وارد تاریخ و افسانه‌های اروپا گشت.1
یا  و  ایرانی شدند  رفتند، جایگزین کوچ‌نشینان  افغانستان  و  ماوراءالنهر  به  قبایلی که 
آنان را در خود مستحیل نمودند. »توران« که بعد‌ها به عنوان موطن کوچ‌نشینان ترک‌زبان 
یعنی  استپ‌ها  ایرانی‌زبان  دامداران  آن، سرزمین  از  پیش  دوران  در  دشت‌ها شمرده شد، 

سکاها و خیون‌ها بود. 
با مردمی  ایرانی به وجود آمده بود. مثلًا خوارزم  در این منطقه چندین دولت-شهر 
که گویشور زبان مخصوص شمال شرقی ایرانی بودند، در ازبکستان کنونی قرار داشت. در 
همسایگی خوارزم زبان سغدی رایج بود که رواج به مراتب بیشتری پیدا کرده و به غیر از 
شهرهای سمرقند، بخارا و چاچ )تاشکند کنونی( در امتداد راه ابریشم تا شمال چین تکلم 
می‌شد. در جنوب شرقی آنان تخارستان قرار داشت. در آنجا زبان بلخی باستان )باکتریائی( 
و دیگر لهجه‌های ایرانی مرتبط با امپراتوری کوشان رواج داشت.2 هر کدام از این دولت-
شهر‌ها تحت حاکمیت یک شاه یا شاهزاده محلی خود بود. آنها عنوان مختص خود را دارا 
بودند، مانند خوارزمشاه، اخشید و افشین. روابط سیاسی و تجاری میان این دولت-شهر‌ها 
و قبایل کوچ‌نشین ترک در دشت‌ها و همچنین »آس«‌ها )یا »آز«‌ها(3 و دیگر قبایل ایرانی 

سرزمین‌های مجاور و قبایل غربی‌تر سواحل دریای سیاه، تعمیق می‌یافت. 
پس از فروپاشی اتحادیه ایلاتی رو-ران در مغولستان کنونی، اولین دولت ترک بنام 
گوک تورک در سال 552 م. در همان سرزمین‌ها تأسیس یافت. ریشه‌های این دولت ایلاتی 
نیز با مردم ایرانی و تخاری زبان ارتباط داشت. خاندان آشینا‌ها که تا آن دوره بر ترک‌ها حکم 
می‌راندند، پیش از آمدن به منطقه آلتای، در میان سکاهای ایرانی‌زبان و تخاری‌های سین-

کیانگ در شمال غربی چین به سر می‌بردند. در دو سنگ نوشته »بوقوت« از سال‌های 580 
که نخستین سنگ نوشته رسمی دولت ترک به شمار می‌رود، نام این خاندان »آشیناهای 
تورکوت« )یا تورقوت به معنی ترک‌ها( خوانده می‌شود. گفته می‌شود که خود نام »آشینا« 
آشینا‌ها  نیست  خُتن است. معلوم  زبان سکائی  از  اشراف«(  و  »اعیان  یا  »آبی«  )به معنی 
ایرانی، تخاری یا ترک بوده‌اند، اما شکی نیست که عوامل اجتماعی و فرهنگی غیر ترکی 
موقان،  ایشتمی،  )بومین،  ترک  نخستین خاقان‌های  نام  داشته‌اند.  آشیناها  بر  مهمی  تأثیر 

یک منبع خوب برای مطالعه هون‌ها اثر زیر از منخن-هلفن است: 	.1
Maenchen-Helfen: The World of the Huns, Berkeley, University of California Press, 1973
2.	 Frye: Golden Age of Persia, pp. 27-30
3.	 Golden: Introduction, p. 53



تا اسلام...  ||  25  ||

به زبان سغدی و یک  نبود. سه صفحه سنگ نوشته‌های بوقوت  نیوار/نوار ترکی  تاسپار، 
صفحه این دو سنگ نوشته به زبانی هنوز رمزگشائی نشده است که احتمال می‌رود زبان نیا 
مغولی )پروتو مغولی( باشد. عناوین و القاب خاقانات ترک که از پیش کسوتان هسیونگ-
نو و رو-ران برگرفته شده بود، از منابع گوناگون سرچشمه می‌گرفت، مانند »قاتون/خاتون« 
)سغدی: خو-تن( به معنی همسر خاقان/قاغان؛ بِگ/بِیگ/بیک به معنی رئیس خاندان یا 

قبیله )ایرانی: *بَگ، بَغ؛ سغدی: بغی(.1 بعضی لغات هم ریشه تخاری یا هندی داشتند.
اینکه نطفه حاکمیت مطلق خاقان در روی زمین با مشیت خداوند/آسمان )تنگری/
تانری( بسته شده، اساس حکمرانی خاقان بود. این اندیشه با باورهای ایرانی مبنی بر »فرّ 
یا »کول  نبود. نخستین جمله لوحه جنوبی سنگ نوشته »کول تیگین«  ایزدی« بی‌ارتباط 
تگین« )از کتیبه‌های اُرخون، قرن هشتم م.( چنین است: »)من( بیلگه خاقان ترک، همانند 
خداوند/ خواست  با  »من  همچنین:  و  شد)م(.«  زاده  خداوند/آسمان  از  خداوند/آسمان 
برادر  تیگین  بودم، خاقان شدم.«2 )کول  الهی  نیکبختی  دارای  آنجا که خود  از  و  آسمان 

کوچک بیلگه قاغان چهارمین خاقان دولت دوم ترک بود(.
بگذارید در اینجا نگاه کوتاهی به سنگ نوشته‌های دوره نخستین دولت‌های ترک در 

آسیای میانه داشته باشیم.
در سال 552 نخستین دولت ترک )گوک تورک( در مغولستان تأسیس یافت، اما این 
دولت که اتحادیه‌ای مرکب از قبایل غالباً ترک‌زبان بود، بعد از سی سال تحت فشار چین و 
اختلافات داخلی در سال 581 به دو قسمت شرقی و غربی تقسیم گردید. دومین خاقانات 
ترک )682-744( موسوم به تورگش نیز که در قزاقستان و قرقیزستان تأسیس یافته و 
سپس به صفحاتی از ماوراءالنهر و حتی افغانستان گسترش یافته بود، در مقابل لشکریان 
ترک  نخستین  دولت‌های  این  شد.  متلاشی  قارلوق  و  اویغور  ترک  قبایل  فشار  و  اسلام 
مجموعاً حدود 200 سال بر سر قدرت بودند. از این دوره ده‌ها سنگ نوشته بر جا مانده 
است. اکثر آنها در دو، سه قرن اخیر در مغولستان و برخی دیگر در قزاقستان و قرقیزستان 
کنونی کشف شده‌اند. اغلب این سنگ نوشته‌ها رمزگشائی شده‌اند. متن این سنگ نوشته‌ها 

به زبان و خط سغدی، ترکی قدیم، چینی، براهمی و احتمالًا مغولی قدیم است.
سنگ نوشته‌های ترکی این دوره نخستین آثار نوشتاری زبان ترکی به شمار می‌روند. 
آشنائی،  آغاز  است که  آن  دهنده  نشان  نیز  سنگی  لوحه‌های  همین  بررسی  حال  عین  در 

1.	 Golden: Turks and Iranians, p. 21
نمونه‌های بیشتر و منابع مربوطه در گلدن، منبع بالا

2.	 Talat Tekin: Orhon yazıtları, s. 2, 4
در اینجا اصل تعبیر گوک ترکی »قوت« نیکبختی الهی ترجمه شده که به تعبیر اوستائی »فرّ« یا »فّره« بسیار نزدیک است.



||  26  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

خُتنی،  متعاقبین  و  تخارها  )سکاها،  شرقی  ایرانی‌زبانان  و  ترک‌ها  همگرائی  و  همسایگی 
سغدی، خوارزمی و بلخی آنان( به چند قرن پیش از اسلام در سرزمین‌های آسیای میانه بر 

میگردد. 
وقتی که از سنگ نوشته‌های ترکی قدیم سخن می‌رود، منظور لوحه‌هائی حکاکی شده 
متعلق به سده‌های هفتم و هشتم میلادی هستند که از قرن نوزدهم به بعد در نزدیکی رود 
اُرخون در مغولستان کشف شده‌اند. جالب توجه است که نخستین سنگ نوشته رسمی دوره 
حکومت گوک تورک عبارت از دو لوحه سنگی »بوگوت« به زبان سغدی است که احتمالًا 
مربوط به سال‌های 580 یعنی بیست، سی سال پس از تأسیس دولت گوک تورک می‌شود.1 
هر دو سطح عمودی یکی از این لوحه‌ها به زبان و خط سغدی است. از دو سطح لوحه 
دوم، یک سطح سغدی، اما سطح دیگر به خط سغدی و زبانی است که هنوز رمز گشائی 
از دوره نخستین دولت ترک یعنی گوک  نیامغولی باشد.  نشده و احتمال داده می‌شود که 
تورک تاکنون سنگ نوشته‌ای به زبان ترکی کشف نشده است. نخستین سنگ نوشته‌های 
ترکی قدیم که تا کنون کشف و رمز گشائی شده‌اند، مربوط به دومین خاقانات ترک یعنی 
دولت تورگش )682-744( است.2 معروف‌ترین این لوحه‌ها عبارتند از )1( سنگ نوشته 
و  ترک  دوم  خاقانات  سلسله  بنیانگذار  »ایلتریش«،  دوم  پسر  قاغان«،  »بیلگه  به  منسوب 
خاقان چهارم این سلسله؛ )2( سنگ نوشته برادر بیلگه خاقان، »کول تگین« از فرماندهان 
برجسته این دولت؛ و )3( سنگ نوشته »تونیوقوق«، پدر زن بیلگه خاقان و مشاور نزدیک 

او. زبان این سنگ نوشته‌ها ترکی قدیم و چینی است.

سغدیان و ترکان 

مغولستان  از  واحه‌هائی که  در  و جامعه‌های سغدیان  و خوارزمی  تاجران سغدی  ویژه  به 
داخلی تا کریمه در امتداد راه ابریشم قرار داشتند، نقش مهمی در دولت ترک ایفا می‌کردند. 
آنها نوعی »اتحادیه تجاری« میان یکدیگر ایجاد کرده بودند که حتی دارای نیروی نظامی-
نگهبانی خود بود. خدمتکاران آنها به زبان سغدی »چ-کر« )فارسی: چاکر، چینی: چه-
چیه( خوانده می‌شد. دولت ترک در گسترش خود به سوی غرب ابتدا با دولت ساسانی 
ایران دست به اتفاق نظامی زده و سپس دولت محلی هپتالیان )در ماوراءالنهر، افغانستان و 

1.	 Golden: Idem., p. 20
2.	 Ölmez, Mehmet: A Short History of the Bugut Inscription, Istanbul University Research System 

(PDF), retrieved on 10.04.2022
 



تا اسلام...  ||  27  ||

پاکستان کنونی( را در سال‌های 563-565 درهم شکست. به عنوان نماد این اتحاد عمل 
نظامی میان ایران و دولت ترک، خسرو انوشیروان با یکی از دختران خاقان ترک ایستمی 
ازدواج نمود که به گفته مسعودی، فرزند و جانشین انوشیروان یعنی هرمزد چهارم محصول 
همین ازدواج بود.1 گسترش فتوحات ترکان باعث ورود موج دیگری از ترکیک‌زبانان به این 

منطقه از ماوراءالنهر شد.

خاستگاه و گستره نخستین دولت ترکان )ویکی پدیا(

مستحکم  جیحون  یعنی  دریا  آمو  شمال  در  را  خود  قدرت  ترک‌ها  نظامی،  تدابیر  این  با 
نمودند، در حالیکه جنوب آمودریا تحت کنترل ساسانیان درآمد. اما این اتحاد ایرانیان و 
ترکان به سبب رقابت‌های تجاری و سیاسی عمر کوتاهی داشت. پس از بی‌نتیجه ماندن 
به قسطنطنیه،  را  ایران، دولت ترک نخستین هیئت خود  به  چند سفر فرستادگان ترک‌ها 
پایتخت بیزانس یعنی بزرگ‌ترین رقیب ایران ساسانی در آن دوره اعزام نمود. روابط دولت 
ترک با سه امپراتوری بزرگ آن دوره یعنی ایران، بیزانس و چین اصولًا به دست سغدیان 
ساکن دولت ترک به پیش برده می‌شد. رهبری نخستین هیئت ترکی به قسطنطنیه به عهده 
»مانیاح« )یا مانیاکس( سغدی گذاشته شده بود. او نامه‌ای به »خط سکائی« تقدیم امپراتور 

مسعودی، به نقل از رئیس‌نیا، ص. 537 	.1



||  28  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

بیزانس نمود که احتمالًا به زبان سغدی بود. بیزانسی‌ها که میخواستند از ترک‌ها در مقابله 
با ایرانیان استفاده کنند، شرکای موثری برای ترک‌ها از آب در نیامدند. ترک‌ها نیز که در آن 
دوره در میان خود درگیر اختلافات شدید و خونینی بودند، در سال 589 در هرات شکست 

سنگینی از ایرانیان خوردند.1
در  معرفی کرده‌اند.  ترک«  خاقان  نزدیک  »مشاور  عنوان  به  را  مانیاح  بیزانس،  منابع 
مقابل، منابع چینی که اغلب دل خوشی از قبایل کوچ‌نشین فرامرزی شمال نداشتند، ترک‌ها 
را »ساده لوح، بدون قابلیت دوراندیشی« و درک سیاست تفرقه افکنی بین دیگران توصیف 
نموده‌اند. آنها »بسیاری از سغدیان« دولت ترک را در این مورد استثنا شمرده و نوشته‌اند 
آنها را راهنمائی  که سغدیان »زیرک، مکار و مجرب هستند، به ترک‌ها درس می‌دهند و 
می‌کنند.«2 سغدیان تجربه امپراتوری‌های هخامنشی و اسکندر مقدونی را داشتند. فرزندان 
آنگونه  همچنین،  ازدواج کردند.  ترک  خان‌های  فرزندان  با  سغدی  نفوذ  پر  خانواده‌های 
که دیدیم، تاجران و نخبگان سیاسی سغدی نقش میانجی در مناسبات رسمی ترک‌ها با 
سغدیان  تجاری  فعالیت‌های  می‌کردند.  بازی  را  همسایه  یکجانشین  ملل  امپراتوری‌های 
در خارج از ماوراءالنهر بخصوص بعد از فتوحات اسکندر گسترش یافت. یعنی هنگامی 
سیاحت  و  تجارت  در  غنی  تجارب  دارای  سغدیان  شد،  تشکیل  تورک  دولت گوک  که 
در سرزمین‌های همسایه شده بودند. به هر تقدیر تاجران سغدی می‌توانستند از فتوحات 
این جهت می‌توان گفت که  از  استفاده کنند.  به خوبی  برای توسعه تجارت خود  ترک‌ها 
سغدیان نیازمند قدرت نظامی ترک‌ها بودند و مثلًا می‌توانستند از آن طریق چین را به باز 
کردن بیشتر مرزهای خود به کالا‌های ماوراءالنهر وادار کنند. از طرف دیگر ترک‌ها هم به 

تجربه، دانش و مهارت‌های اقتصادی و اداری سغدیان احتیاج داشتند.
سغدیان در عین حال مانند دیگر مردمان تجارت پیشه، در صنایع دستی و همچنین 
کشاورزی و دامپروری نیز زبردست و موفق بودند. منابع چینی از جمله از پرورش بهترین 
انواع اسب توسط سغدیان نوشته‌اند. به نظر فرای، سغدیان همزمان با مهارت فوق العاده 
ایجاد  نوعی »سکولاریسم تجاری  به همین خاطر(  خود در تجارت )و شاید هم درست 
کرده بودند که مشخصه آن تعامل بیشتر نسبت به ادیان مختلف و عموماً خارجیان بود،«3 
در  دینی  باورهای  اصولًا  نمی شد.  دیده  درجه  آن  به  ایران ساسانی همسایه  در  چیزی که 
دنیای سغدیان و ترک‌ها عبارت از گلچینی از ادیان و باور‌های مختلف بود. نمونه دیگر 
این تجربه، خوارزم همسایه بود که با حوزه رود ولگا تجارت فعالی برقرار کرده بود. »در 

1.	 Sinor: Idem, pp. 305-306
2.	 Liu Mau-tsai: 1:87
3.	 Frye: History of Ancient Iran, pp. 351-355



تا اسلام...  ||  29  ||

نتیجه، این ایرانیان دولت-شهر‌های نامبرده در عین حال در سرتاسر اوراسیا ناقل و حامل 
فرهنگ1 شده بودند و زبان سغدی که با الفباهای گوناگون سامی )مخصوصا آسوری( نوشته 
می‌شد، زبان مشترک2 راه ابریشم آسیای مرکزی شده بود.«3 به واسطه همین سغدیان بود که 
ادیان مختلف از شرق دریای مدیترانه )مسیحیت، آئین مانوی( یا هند )آئین بودا( به آسیای 
مرکزی رسوخ نمود. بخصوص در تورفان )در سین-کیانگ چین( متون بسیاری به زبان 
سغدی و در رابطه با این ادیان یافت شده است. تأثیرات دین و فرهنگ زرتشتی از ایران نیز 
قابل توجه است. بدین جهت جای شگفتی نیست که بسیاری از تعابیر و اندیشه‌های مربوط 
به این ادیان از طریق زبان سغدی وارد زبان ترکی باستان شده‌اند، مانند: ترکیک »اوچماق« 
به معنی بهشت )سغدی: اوشتماخ(؛ ترکیک »تامو، تاموق« به معنی جهنم )سغدی: تامق(؛ 
و ترکیک »یِک« به معنی شیطان )هندی: یَککه(. به نظر طلعت تکین و آنه ماری گابن بعید 
نیست که‌اندیشه »خداوند زمان« مندرج در سنگ نوشته ترکی »کول تیگین« متأثر از اندیشه 
تقدیر گرایانه »زروانیستی« منشعب از مزد یسنا بوده باشد که زمان را منبع همه چیز در دنیا 

می‌شمارد و در دوره ساسانیان مذهبی رایج میان ایرانیان شده بود.4 

اویغورها

شکی نیست که تأثیر سُغدیان بر ترک‌های نخستین به مراتب بیشتر از چین در همسایگی 
آنان بوده است. مثلًا نظام‌های نوشتاری ترکی باستان که نمونه‌های آن در اقصی نقاط آسیای 
از طریق خط  بوده که  متأثر  الفباهای سامی  یا دیگر  از سغدی  احتمالًا  یافت شده،  میانه 
آرامی-پهلوی ایرانیان یا دیگر الفبا‌های سامی وارد آسیای میانه شده بودند. اما نفوذ عناصر 
زبانی سغدی )از جمله واژگان( به ترکی در دوره خاقانات اویغورها )742-840( حتی 

بیشتر از دوره نخستین دولت ترک یعنی گوک تورک‌ها بود.
قبیله‌ای در  به دنبال اختلافات  بیاوریم که دولت گوک تورک )تأسیس 552(  یاد  به 
داخل خود به دو قسمت شرقی و غربی تقسیم شد )588(. دولت ترکان شرقی )اساساً 
ایالت سین-کیانگ چین( در سال 630 و دولت ترکان غربی )اساساً مغولستان، قزاقستان 
اقوام  بعد )682(  از چین شکست خورد. چند سال  در سال 657  قرقیزستان کنونی(  و 
ترک‌های غربی دولت دوم خود بنام »تورگش« را تأسیس نمودند. این دولت ابتدا از چین 

1.	 Kulturträger
2.	 Lingua franca
3.	 Golden: Idem, p. 23
4.	 Idem.



||  30  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و سپس در مقابل حملات اعراب در ماوراءالنهر و آسیای مرکزی )734-744( شکست 
بودند،  شده  یکجانشین  غالباً  و  بوده  ترک‌زبان  قومی  اویغور‌ها که   745 سال  در  خورد. 
آخرین خاقان دولت ترک تورگش را به قتل رسانیده و خود جایگزین این دولت گشتند. اما 
سرزمین‌های این دولت اصولًا در شرق قرار داشت و »ترک‌های غربی« در ماوراءالنهر را 
دربر نمی گرفت. از آن به بعد اقوام ترک‌های غربی پراکنده گشتند. آنها تا سده‌های نهم تا 

یازدهم به اسلام گرویده و وارد جهان اسلام شدند.
دولت اویغور جانشین دولت دوم ترک )تورگش( در مغولستان شد. این همزمان با 
از اسلام باز  فتوحات اسلام در آسیای میانه بود. اما روابط سغدیان و اویغورها به پیش 
می‌گشت. سغدیان مُبلغ مانویت در گرویدن »بوگو«، خاقان )به اویغوری »قاغان«( اویغور به 
آئین مانوی نقشی مستقیم داشتند )762(. در اسناد اویغوری، پیروان آئین مانی »نگاشک-
لر« )شنوندگان( نامیده شده‌اند. در ادبیات مانوی سغدی نگاشک1 معنی »شنونده« داشت، 
»شنونده« ای که به پیشرو و استاد دینی خود که سارت نامیده می‌شد2، گوش فرا می‌داد و 
از او پیروی می‌نمود. تعبیر »سارت« از لفظ »سارتا« در زبان سانسکریت می‌آید و معنی 
»تاجر« می‌دهد. سارت‌ها قشری از سغدیان بودند که در میان اویغور‌ها بیش از هر گروه 
دیگر آئین مانوی را تبلیغ می‌کردند. تعبیر اویغوری »دیندار-لر« )سغدی: دیند‘ر؛ فارسی: 
دیندار( به آن دسته از مومنان مانوی گفته می‌شد که در امتداد راه ابریشم ساکن شده و متون 
دینی خود را به زبان‌های گوناگون ترجمه می‌کردند.3 تأثیر مستقیم‌تر سغدی بر اویغوری در 
آن بود که اویغوری، مانند ترکی دوره گوک تورک، الفبای خود را از انواع گوناگون الفبای 
سغدی گرفته بود که ریشه آن هم به الفبای آرامی بر میگشت. نکته جالب دیگر اینکه همین 
انتقال یافت.  از مغول‌ها به منچوها در شمال چین  آنها به مغول‌ها و  از  الفبای اویغوری 
یک رشته لغات و اصطلاحات هم مستقیما از سغدی )و برخی از راه ترکی( به اویغوری 
وارد شده است، مانند »اَژون« به معنی زندگی، هستی )سغدی: ‘زون( که بعد‌ها در محیط 
اسلامی شکل »دنیا« را به خود گرفته است.4 بسیاری واژه‌ها نیز از سانسکریت و به واسطه 
»کند«  واژه  نمونه  به  می‌توان  نیز  شهری  زندگی  حوزه  در  است.  شده  ترکی  وارد  سغدی 

)سغدی: کنذ( به معنی شهر اشاره کرد.5
همه دولت‌های ایلاتی ترکی که بعد‌ها در این منطقه بر سر کار آمدند، از متخصصین 

1.	 ngwš’k
2.	 Sartlar, Sortlar
3.	 Clauson: Etymological Dictionary, p. 846
4.	 Idem, pp. 765-766
5.	 Idem, p. 728



تا اسلام...  ||  31  ||

و کارشناسان شهرهای جوامع یکجانشین دور و نزدیک استفاده نمودند. از آن جمله بودند 
افراد و گروه‌هائی که در حوزه‌های فرهنگ و تجارت، اداره دولت و جمع آوری مالیات 
کار می‌کردند و همچنین مترجمان و دانشمندان که برای مردمان کوچ‌نشین اهمیت بسیاری 
داشتند. هم سغدیان و هم بعد‌ها دیگر ایرانیان در دولت‌های ترک تباری که در ماوراءالنهر 
و خاورمیانه برسر کار آمدند، نقش بسیار مهمی در اداره دولت، تجارت و امور علمی و 
دبیران و  با تجربه و سنت  بزرگی  ایرانی قشر  بر عهده داشتند. در سرزمین‌های  فرهنگی 
وزیران، دانشمندان و ادیبان دوره ساسانی باقی مانده بود که بخصوص از دوره عباسیان به 
بعد تا دوره غزنویان و سلجوقیان با موفقیتی چشمگیر به کار خود ادامه می‌دادند. این سنت 

به همان ترتیب به دولت‌های ترکی در شبه قاره هند هم منتقل گردید.
دولت اویغور در اواسط قرن نهم از طرف چین و اقوام رقیب ترک تضعیف و سرانجام 
سرنگون گردید. در نتیجه انبوهی از اویغورها به مناطقی از ایالت کان-سو و سین کیانگ 
در شمال غرب چین )ختن، تورفان، ارومچی، کاشغر( که تا ان دوره غالباً موطن سکاها و 
تخاری زبانان بود، مهاجرت کردند. از همین دوره به بعد بود که زبان نخست اغلب مردم 

این سرزمین‌ها لهجه‌های مختلف ترکی شد.1
می‌کردند،  ایفا  مهمی  نقش  اویغوری  فرهنگ  به  دادن  در شکل  حالیکه سغدیان  در 
موطن اصلی سغدیان یعنی سمرقند، بخارا، چاچ )تاشکند کنونی( و استروشَنه )استرَوشن 
در تاجیکستان کنونی( با حملات و فتوحات نیروی جدیدی از خراسان روبرو شد: اسلام. 

این دین جدید می‌رفت تا تمامی چهره و خمیره آسیای مرکزی را متحول کند.
خراسان  سوی  آن  به  اعراب   651 سال  در  ساسانی  پهناور  دولت  فروپاشی  پی  در 
رو آوردند. در سال‌های 670 و 680 حمله‌های اعراب فزونی یافت. در نتیجه، حاکمان 
پرداخت  با  اعراب همراه  با  یا صلح  تسلیم  قراردادهای  به عهد  ناچار  ماوراءالنهر  محلی 
خراج شدند. فتح کامل سرزمین‌های آن سوی جیحون )آمودریا( مدتی بخاطر اختلافات 
خونین قبیله‌ای در داخل خلافت امویان به تاخیر افتاد. در سال 705 فشار لشکریان اسلام 
بر ماوراءالنهر از سر گرفته شد. شاهزادگان و دهقانان بلخی، سغدی و خوارزمی مدت‌ها 
کوشش کردند تا به کمک نیروی مسلح ترک‌های غربی در برابر حملات اعراب ایستادگی 
نمایند، اما این تلاش‌ها نتیجه چندانی نداد. در سال 737 اعراب نیروی خاقان ترک‌های 
قزاقستان  در  ولایتی شمالی  به  »سولو«  ترک  هم کوبیدند. خاقان  در  را  )تورگش(  غربی 
ترتیب  این  با  رسید.  قتل  به  فرماندهان خود  از  یکی  از سوی  آنجا  در  و  کنونی گریخت 

1.	 Bregel: Turco-Mongol Influences, p. 56



||  32  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

ماوراءالنهر  در  اسلام  لشکریان  نهائی  پیروزی  شد.1  منقرض  غربی  ترک‌های  دوم  دولت 
در  نومسلمان  ایرانیان  و  اعراب  شامل  مسلمانان  نیروهای  میان  نبردی  در   751 سال  در 
یک سو و لشکریان چینی و بخشی از اقوام ترک در سوی دیگر به وقوع پیوست. صحنه 
این رویاروئی نهائی در ولایت »ایلی« در قزاقستان یا قرقیزستان کنونی و در سواحل رود 
در طرف چینی‌ها  ترک‌هائی که  نبرد،  میانه  در  بود.  اسلامی(  منابع  در  )»طراز«  »تالاس« 
می‌جنگیدند و غالباً از قبیله قارلوق بودند، یک شبه موضع خود را عوض کرده و به لشکریان 
داد.  تغییر  مسلمانان  نفع  به  را  نبرد  آن  سرنوشت  احتمالًا  حادثه  این  پیوستند.  مسلمان 
در نتیجه پیروزی مسلمانان در جنگ تالاس، ماوراءالنهر و به تدریج سرزمین‌های کنونی 
ازبکستان، تاجیکستان، قزاقستان، قرقیزستان و همچنین ولایت سین کیانگ چین به عالم 
اسلام پیوستند و مردم این سرزمین‌ها به تدریج مسلمان شدند. مشابه همین تحولات پس 

از پیروزی اعراب در نبرد با خزرها و برخی از دیگر اقوام شمال قفقاز نیز رخ داد.

خزرها

در پی فروپاشی دولت تورگش، یکی از خاقان نشین‌های تابع این دولت در غرب ماوراءالنهر 
به  سیاه(  دریای  شمال  و  قفقاز  استپ‌های  و  خزر  دریای  شمال  تا  ولگا گرفته  رود  )از 
جهان  با  خزر  دولت  تماس  درآمد.  مستقل  صورت  به   )965-650 )حدود  خزرها  نام 
ایلاتی  نیز مانند اغلب دولت‌های  این دولت  ایران بود.  از طریق خوارزم و  اسلام اساساً 
دارای جمعیتی مختلط با زبان‌های گوناگون بود. در میان آنها از جمله گروه‌های ترک‌زبان 
آز(،  یا  اقوام آلان و آس  از  ایرانی‌زبانان )بخصوص  اوراسیا(،  اُغور2 در غرب  )ترک‌های 
فین-اُقوری زبانان، اسلاویک زبانان، قفقازی‌های باستان و جمعیت‌های پراکنده یهودیان 
و ایرانیان بودند که در رشته‌های مختلف اقتصادی و تجاری کار می‌کردند. این خاقانات 
برای مدتی تبدیل به مهمترین نیروی منطقه مزبور گردید. در اواخر قرن هشتم و اوایل قرن 
نهم گروه‌هائی از حاکمان و نخبگان خزر به دین یهودی گرویدند. بعد از مدتی یهودیت 
در بین دیگر اعضای جامعه خزر گسترش یافت. اسلام و مسیحیت نیز در شهر‌های خزر 
رواج داشت. حضور تعداد قابل توجهی از گروه‌های آلان-آس و همچنین روابط نزدیک 
تجاری با خوارزم همسایه و جهان اسلام از مسیر ولگا-دریای خزر، زمینه را برای افزایش 
تأثیر ایرانیان بر دولت خزر فراهم نمود. این را به ویژه می‌توان در نام‌های اشخاص دید. 
همزمـان، اعـراب در همـان سـال دولت ایلاتی خزرها را در سـواحل رود وُلـگا مغلوب نموده و خاقان خزر را به اسـارت  	.1

گرفتند.
2.	 Oğur



تا اسلام...  ||  33  ||

از جمله نام یکی از فرماندهان خزر در سال 737 »هَزار طَرخان« بود. نکته مهم دیگر اینکه 
حاکمان خزر در دوره اعتلای این دودمان، بر عکس اغلب خان‌نشین‌های دیگر، لشکری 
نسبتاً حرفه‌ای داشتند و به سربازان خود حقوق می‌پرداختند. نام این لشکر نیز در زبان آنها 
»اُرس« )عربی: الُارسه( بود. به احتمال قوی ریشه این نام، طوری که در منابع قدیم آمده، 
»آئورسی« یا »آئورشا« ست. سربازان این لشکر از میان مهاجران مسلمان خوارزمی تشکیل 
می‌شدند که به سرزمین خزر آمده بودند. حتی وزیران خان‌های خزر نیز غالباً از میان این 

جماعت انتخاب می‌شد.
تا اواخر قرن هشتم و اوایل قرن نهم میلادی ماوراءالنهر ایرانی‌زبان )یعنی ترکمنستان، 
ازبکستان و تاجیکستان کنونی( بخشی از جهان اسلام شده بود. در جریان این روند چند 
دیگر  و  سغدیان  بین  در  )پهلوی(  میانه  پارسی  ساسانیان،  دوره  در  داد.  رخ  مهم  تحول 
ایرانی‌زبانان منطقه ریشه دوانده بود. در این دو قرن و دو قرن بعدی تحول زبان فارسی به 
مرحله شکوفائی و باروری یعنی »فارسی نو« یا معاصر رسید و به زبان ادبیاتی غنی و فراگیر 
در جهان اسلام تبدیل گردید، زبانی که از کاشغر چین و سواحل رود سِند تا قفقاز و عراق 
و آناتولی زبان مشترک و کتبی انبوه بزرگی از مردم صرفنظر از تعلقات قومی و زبانی آنان 
شمرده می‌شد. در این دوره است که شاهد شکوفایی ادبیات فارسی معاصر با چهره‌هائی 
نظیر رودکی، دقیقی و البته فردوسی، ناصر خسرو و دانشمندانی چون ابوعلی سینا و ابو 

ریحان بیرونی می‌شویم.
ایرانی‌زبان  زبان در سرزمین‌های  با تحول  رابطه  چهار تحول جالب و مهم دیگر در 
را نباید ناگفته گذاشت. یکم: توسعه و تحکیم فارسی نو یعنی اساساً فارسی کتبی و ادبی 
کاربرد  از  بتدریج  و  پسرفت  دوم:  ایران،  نجد  در  پهلوی  محلی  لهجه‌های  بجای  کنونی 
روزمره ناپدید شدن زبان‌های ایرانی شرقی )بلخی باستان، خوارزمی و سغدی( و جایگزین 
حاکمیت  و  ترک‌زبان  قبایل  با کوچ  همزمان  سوم:  زبان‌ها،  این  بجای  نو  فارسی  شدن 
)در  فارسی  از  ماوراءالنهر  مردم  اکثر  نخست  زبان  تدریجی  تغییر  تبار،  ترک  دولت‌های 
مرو(، خوارزمی و سغدی )در خوارزم، بخارا، سمرقند و چاچ یعنی تاشکند در ازبکستان و 
ترکمنستان کنونی( به ترکی، یا اگر دقیق‌تر بگوئیم »ترکیک« عمومی، زیرا لهجه‌های مختلف 
این »ترکی عمومی« هنوز شکل و ساختاری نسبتاً روشن و نهائی نگرفته بودند. نکته مهم 
چهارم نیز اینکه بخشی از مردم سغدی زبان ماوراءالنهر در تاجیکستان و جنوب ازبکستان 
کنونی )سمرقند و بخارا( در عین همسایگی و همگرائی با ترکی زبانان جدید که چند قرن 
بعد نام »ازبک« گرفتند، ترکی زبان نشدند، اما به تدریج فارسی زبان شدند، در حالیکه زبان 
پیشین آنان یعنی سغدی به تدریج از دایره کاربرد روزانه و طبعاً کتبی و ادبی خارج می‌شد.



||  34  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

یا  »تاجیکی«  زبان  نام  و  »تاجیک«  قومی  نام  است که  تحولات  همین  با  رابطه  در 
)سغد،  ماوراءالنهر  بومی  ایرانیان  اسلام،  اوایل  در  است.  شده  رایج  تاجیکی«  »فارسی 
خوارزم و تاشکند و همچنین فرغانه که ترکان در آنجا نفوذ داشتند( به دیگر ایرانیانی که 
مسلمان شده بودند، به جای »مسلمان«، گاه »عرب« هم می‌گفتند. طبری درباره قطع موقتی 
»جزیه« )مالیات اضافی که از غیر مسلمانان اخذ می‌شد( از نو مسلمانان ایرانی می‌نویسد 
که »دهقانان )اشراف زمین-دار ایرانی، -م.( بخارا پیش اشرس )حاکم خراسان، -م.( 
آمدند و گفتند: خراج از که میگیری که همه کسان )بومیان ایرانی، -م.( عرب )به معنی 
با متوقف کردن اخذ  ایرانی آن بود که  مسلمان، -م.( شده‌اند؟«1 علت شکایت دهقانان 
جزیه، مقدار کل مالیاتی که دهقانان مسئول جمع آوری و تحویل آن به اعراب بودند، کم 

می‌شد و دهقانان در نزد اعراب مسئول و پاسخگوی این کمبود بودند.
افتاد که هنوز اکثریت مردم ماوراءالنهر مسلمان  اتفاق  این در دوره امویان و زمانی 
زمیندار سغدی که هنوز مسلمان  اشراف  یعنی  روایت طبری دهقانان  برپایه  بودند.  نشده 
نبودند، ایرانیان نومسلمان سغدی را »عرب« )یعنی مسلمان( خوانده‌اند و به تدریج اکثر 

مردم بومی و مسلمان ماوراءالنهر »عرب« و با تعبیر فارسی اش »تازیک« نامیده شده‌اند.
واژه »تازیک« )دیرتر: تاجیک( به احتمال قوی مانند نام‌های »پارسیک« )پارس+ی+ک(، 
»آسوریک« )در »درخت آسوریک«( به معنی »درخت آسوری/آشوری«2، و یا رازیک )اهل 
شهر ری، مربوط به ری( یک ترکیب دستوری فارسی میانه/پهلوی و احتمالًا پارتی است. 
ترکیب »تازی+ک« به معنی مربوط/منتسب به تازی/عرب بوده است. به نظر بارتولد3، فرای4 
قبیله‌ای بزرگ و  نام  یا »طائی« می‌آید که  نامواژه »طَی« و  از  و گلدن5 ریشه واژه »تازی« 
معروف از اعراب بوده است . واژه »عرب« در متون کلاسیک یونانی مانند آثار مورخینی 
نظیر استرابو موجود است. اما ساسانیان با اعراب نخست از طریق قبیله عربی طی و یا طائی 
به اعراب »تازیک« می‌گفتند.  ایرانیان دوره ساسانی تا مدت‌ها  این جهت  به  آشنا شدند. 
ساسانی  دوره  ایرانیان  بعدها  است.  یمن  طی/طائی  نفوذ  با  و  معروف  قبیله  اصلی  منشاء 
تدریجا به همه اعراب »عرب« گفتند، اما لفظ »تازی« نیز به معنی »عرب« در کاربرد فارسی 
باقی ماند. بدین ترتیب نام »تازیک« و یا »تاژیک« و دیرتر »تاجیک« در ماوراءالنهر به همه 
فارسی زبانان مسلمان گفته شد که بومی ماوراءالنهر هستند، اما عرب و یا ترک‌زبان نیستند. 

تاریخ طبری، ترجمه ابوالقاسم پاینده، جلد نهم، چاپ اول، تهران 1353، ص 4094-4093 	.1
عنوان یک داستان کوتاه منظوم به زبان پارتی، نوشته شده با خط پهلوی کتابی 	.2

3.	 Barthold: Tadzhiki, p. 98
4.	 Frye: Golden Age of Persia, p. 25
5.	 Golden: Introduction, p. 191



ظاهراً ابتدا تعابیر »تازیک« و »تاژیک« رایج بوده، اما از قرن سیزدهم به بعد تعبیر »تاجیک« 
رواج بیشتری یافته و از قرن هفدهم »تعبیری معمولی« یا رایج1 شده است.

1.	 Perry: Tajik: Ethnonym, Origins, and Application; in EIr, retrieved on 20.01.2020





از اسلام تا صفویان





اسلام عربی-ایرانی

ایرانی-ترکی« که در  امکان دارد تعبیر »اسلام عربی-ایرانی« درست مانند تعبیر »اسلام 
صفحات بعدی این نوشته به آن خواهیم پرداخت، با شگفتی یا اعتراض بعضی‌ها روبرو 
گردد. این چیزی طبیعی است. می‌توان گفت که اصول اعتقادی دین اسلام ثابت هستند و 
بسته به دوره تاریخی و یا محل جغرافیائی تغییر نمی کنند. این را احتمالًا در باره بسیاری 
از ادیان دیگر نیز می‌توان مطرح نمود. اما موضوع بحث ما اصول اعتقادی ادیان نیست، 
بلکه طرز بروز و جلوه افکار و اعمالی است که در دوره و سرزمینی معین از طرف انسان‌ها 
به نام یا در چهارچوب آن اصول اعتقادی مشاهده می‌شوند. از این جهت در اینجا موضوع 
نه بر سر خود ادیان و مذاهب، بلکه چگونگی تبلور این اصول اعتقادی در زندگی انسان‌ها 

و موسسه‌هائی است که خود را مومن یا پاسدار آن باورها می‌شمارند.
ایران ساسانی بین سال‌های 633 و 654 م. تحت تسلط لشکریان اسلامی-عربی در 
آمد. تا اواخر خلافت امویان در سال 750 م. با وجود مقاومت ترکان جنگجو که به حمایت 
از مردم ایرانی ماوراءالنهر برخاسته بودند، فتوحات مسلمانان به ماوراءالنهر گسترش یافت. 
به تدریج شهر‌های بلخ، بخارا، سمرقند، مرو، نیشابور و توس تبدیل به مراکز نفوذ اعراب 

و دین اسلام )بخصوص مذهب حنفی( شدند. 
در دوره ساسانیان نیز ایرانیان با اعراب عراق و حجاز رابطه داشتند و حتی پادشاهان 
ساسانی در چندین مورد طایفه‌های عرب را به حاشیه جنوبی ایران و نقاط دیگر امپراتوری 
کوچانده بودند. در جریان این فتوحات مسلمانان، اعراب به صورتی فشرده‌تر و اصولًا در 
ترکیب طایفه‌ها و قبایل از سرزمین‌های عراق )مخصوصا بصره و کوفه( و حجاز به ایران 
آمدند و در این سرزمین‌ها مسکون شدند. در این روند، تراکم اعراب بخصوص در خراسان 
ایران شد. مثلًا سردار عرب ربیع بن زیاد الحارثی که هم  به مراتب بیشتر از دیگر نقاط 
در دوره خلفای راشدین و هم امویان در فتوحات اعراب شرکت کرده بود، پس از فتح پر 
کشتار سیستان، در زمان خلافت عمر حاکم خراسان گردید و به تهاجم‌های برنامه‌ریزی 
شده‌تری برای تحکیم قدرت عربی-اسلامی در خراسان و گسترش آن به ماوراءالنهر شروع 
نمود. ربیع از جمله به منظور کنترل بهتر خراسان، »پنجاه هزار جنگجوی عرب را همراه با 



||  40  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

خانواده‌هایشان از بصره و کوفه آورده، در خراسان مستقر نمود.«1
امکان  در مرزهای شرقی اسلام و جاذبه  داشتن خراسان  قرار  نوشته‌اند که  مورخین 
از  احتمالًا  قدرت  و  ثروت  همچنین کسب  و  جهاد  برای  ماوراءالنهر  در  جدید  فتوحات 
انگیزه‌های اصلی تجمع اعراب در خراسان و سپس ماوراءالنهر بوده است. به جز هزاران 
نفر از جنگجویان، فرماندهان و حاکمان عرب که معمولًاً همراه با خانواده‌ها و طایفه‌های 
خود به این مناطق شرقی ایران مهاجرت کرده و یکی دو نسل بعد با ایرانیان درآمیختند، 
صد‌ها عرب سرشناس و از جمله خویشاوندان پیامبر اسلام و فرماندهان خلفای راشدین و 
بالاخره امام هشتم شیعیان، علی بن موسی الرضا، به خراسان آمدند و در امور دینی و فقهی 

یا حتی دولتی شروع به کار و زندگی نمودند. 
در سه، چهار قرن نخست اسلام، صدها فقیه، مفسر قرآن و جمع آوری کننده احادیث 
از خراسان و ماوراءالنهر برخاسته بودند. برخی از آنان از اعراب مهاجر بودند، اما صد‌ها تن 
از ایرانی تباران بومی نیز در میان این فقیهان و علمای دینی وجود داشت. معروف‌ترین آنان 
بی‌شک فقیه و متکلم بزرگ ابوحنیفه بود که بنیانگذار مذهب حنفی در تسنن است. صد 
سال بعد از ابوحنیفه، امام محمد بخاری و پس از او ابو منصور ماتریدی سمرقندی، دو تن 
دیگر از معروف‌ترین دانشمندان و فقیهان اسلامی ماوراءالنهر به شمار می‌رفتند که در دنیای 
اسلام تأثیری عمیق به جا گذاشتند. بخاری و ماتریدی از خانواده‌های قدیمی و زرتشتی بخارا 
و سمرقند بودند. بخاری به عنوان »محدث« یعنی »حدیث شناس« در جمع آوری احادیث و 
ماتریدی به عنوان فقیه در پافشاری بر »سنت نبی« و مخالفت با مکتب‌های »خِرَد گرا« مانند 

معتزله و همچنین دانشمندان دنیوی )سکولار( شهرت و محبوبیت به دست آوردند. 
یک محصول مهم این چند قرن، تحول زبان فارسی آن دوره که آن را عموماً »فارسی 
میانه« یا پهلوی می‌نامیم، و تبدیل آن به فارسی نو یا معاصر بود. این، در واقع زنده شدن 
زبان فارسی به صورت و ترکیبی نو پس از دو سه قرن سکوت به دنبال حملات اعراب بود. 
دانشمندان، نویسندگان، وزیران، دبیران و شاعران خراسان و ماوراءالنهر در تالیف و نشر 
نخستین آثار فرهنگ و ادب فارسی پیشرو بودند. اما خلاقیت آنان در این مرحله جدید 
تکامل زبان فارسی در شرایط دوره جدید سیاسی یعنی حاکمیت اعراب و اسلام، به معنی 
بازگشت آنان به دوره زبان پهلوی یا انصراف و دوری از فرهنگ و زبان عربی و یا اسلام 
نبود. برعکس، رنسانس یا »نوزایش« فرهنگی و ادبی ایران در ماوراءالنهر و خراسان هویتی 
کلاسیک  آثار  فارسی  ترجمه  جمله  از  مذهبی  متعدد  کتاب‌های  انتشار  داشت.  اسلامی 
اسلامی از عربی به فارسی نو، نشانه روشنی در تائید این مدعاست. قبول اختلاط واژگان و 

1.	 Barthold: Turkestan, p. 182-183



از اسلام تا صفویان  ||  41  ||

حتی برخی اصول تلفظ و ترکیب‌های دستوری زبان عربی با فارسی و طبعاً قبول الفبا و خط 
عربی برای نگارش فارسی )همراه با چهار حرف مخصوص فارسی یعنی پ، چ، ژ، گ( 
خطوط اصلی پیدایش و تکوین فارسی معاصر را تشکیل می‌داد. این کار بی‌شک با سابقه 
حضور علمای اسلامی عرب و ایرانی در ماوراءالنهر و خراسان و همچنین قبول اسلام و 

رواج خط عربی، ساده‌تر و عملی‌تر شده بود. 
شاهد دیگر چگونگی این روند، شکل گیری و رشد چشمگیر شعر فارسی معاصر و از 
جمله رباعی و مثنوی بود که تحت تأثیر وزن و قافیه شعر عربی قرار داشت و به صورت 
ماهرانه و شیوایی تجلی هنر و غنای شعر در هر دو زبان بود. به قول فرای »نمونه‌های اندکی 
که از شعر پهلوی باقی مانده، نشان دهنده آن است که شعر پهلوی اصولًا مبتنی بر تعداد 
تکیه )در هر مصراع، -م.( است و به هرحال شبیه شعر کلاسیک فارسی معاصر و یا شعر 
عربی نیست که مبتنی بر مجموع تعداد و طول هجا‌ها هستند.«1 به‌اندیشه فرای، موزون و 
خوش آهنگ بودن شعر فارسی )مانند شعر عربی( تا حد زیادی بخاطر آن است که می‌توان 
برخی مصوت‌ها مانند آ، او، ای را طولانی و طولانی‌تر تلفظ کرد و با آهنگ خواند، تا هر 
مصراع برای خود طول زمان معینی داشته باشد و این طول زمان به طور ثابت در هر مصراع 
تکرار گردد تا مجموعه شعر موزون و خوشایند صدا دهد. این در حالی بود که شعر پهلوی، 
طوری که فرای می‌گوید، مبتنی بر تعداد تکیه و هجا بود و نه طول هجاها، که این هم برای 

موزون صدا دادن شعر کافی نبود. 
این هم تصادفی نیست که نخستین آثار فارسی معاصر مانند »شاهنامه ابومنصوری« 
و  اسلامی  آثار  ترجمه‌های  نخستین  و  دقیقی  و  رودکی  اشعار  346ق/957م.(،  )تالیف 
تاریخی از عربی به فارسی مانند تفسیر فارسی قرآن کریم یا ترجمه فارسی تاریخ طبری، 
غالباً به ادیبان و اندیشمندان ماوراءالنهر و خراسان تعلق دارند. مدارس خراسان، ماوراءالنهر 
و شهرهای عراق مانند کوفه و بصره محصلین و طلاب مختلطی اعم از ایرانی و عرب 
داشتند. در این مدارس دوزبانگی عربی-فارسی حاکم بود و هیچ شگفت انگیز نبود که 
در یک مدرسه، معلمی ایرانی در یک جلسه به جمع مختلطی از کودکان عرب به عربی 
به فارسی درس دهد.2 همچنین جالب است که بدانیم عموماً در میان  ایرانی  و کودکان 
ایرانیان و به ویژه دانشمندان، ادیبان و حاکمان خراسان و ماوراءالنهر رویارویی و جبهه 
بندی »ایرانی و زبان فارسی« در مقابل »عرب و زبان عربی« وجود نداشت و یا اگر هم 
در  یافت می‌شد که  نیز  اعراب سرشناسی  و  ایرانیان  داشتند،  بعضی‌ها چنین طرز فکری 

1.	 Frye: Idem, p. 68
2.	 Idem, p. 69



||  42  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

مقابل اینگونه پیشداوری‌های قومی ایستادگی می‌کردند. حتی در جریان ادبی »شعوبیه« که 
گروهی از ادیبان ایرانی تبار، برخی از اعراب را به خاطر روش‌های تبعیض آمیزشان بر ضد 
ایرانیان و »عجم ها« مورد انتقاد قرار می‌دادند، ایرانیانی مانند ابوریحان بیرونی هم بودند 
که اعراب و زبان عربی را مورد حمایت خود قرار می‌دادند و همچنین اعرابی نیز بودند که 

حاضر نبودند به هویت عربی، اهمیت بیشتری از مسلمان بودن قائل شوند. 
از این جهت، برخلاف تصوراتی که بیشتر بر احساسات سیاسی معاصر مبتنی هستند، 
این  بدون  احتمالًا  بلکه  نشد،  فارسی  باعث پسرفت  تنها  نه  با عربی  پهلوی  زبان  آمیزش 
تحول، ادامه بقا و استمرار فارسی و حتی ارتقاء آن که به کمک »کاتالیزاتور« اسلام و زبان 
عربی ممکن شده بود، میسر نمیگشت. این را به سادگی می‌توان با تأثیرپذیری زبان‌های 
کنونی انگلیسی، فرانسه و آلمانی از دو زبان کلاسیک لاتین و یونانی مقایسه نمود. امروزه 
بدون این تأثیر پذیری، سخن گفتن از غنا و نفوذ بزرگ زبان‌های اصلی اروپایی به سختی 

قابل تصور است.

ز ایران و ترکان و از تازیان

اختلاطی که به این ترتیب از ایرانیان بومی و توده اعراب مهاجر بر بستر فرهنگ و دولت‌داری 
ایرانی و اسلامی در خراسان و ماوراءالنهر ایجاد شده بود، نه تنها نقش تعیین‌کننده‌ای در 
انقلاب سال 750 م. و انتقال خلافت از امویان به عباسیان ایفا نمود، بلکه اسلام را از 
دینی اساساً عربی درآورده و به آن چهره‌ای فراقومی و در درجه اول عربی-ایرانی بخشید. 
تعداد به مراتب بیشتری از »اعاجم« )عجم‌ها، غیر عرب‌های مسلمان شده، اساساً ایرانیان( 
بغداد  در  »دارالخلافه«  حتی  و  حکومت  دستگاه  وارد  ایرانی  سرزمین‌های  از  بخصوص 
اسلامی  ی  »یک گونه  به  نظام خلافت  تبدیل  این،  یارشاطر،  احسان  دیدگاه  از  گشتند.1 
امپراتوری ساسانیان« شمرده می‌شد،2 آن هم در شرایطی که با پیش رو بودن گسترش بیشتر 
این امپراتوری جدید به سوی شرق، آسیای مرکزی و از آن جمله دنیای ترک‌زبان می‌رفت تا 

بزودی به این مجموعه اسلامی ملحق شود. 
طاهریان ایرانی )821-873( در به خلافت رسیدن مامون بن هارون الرشید )813-
به همین جهت مامون حکومت خراسان و ماوراءالنهر را  833( نقشی اساسی داشتند و 
به آنان سپرده بود. طاهریان برای گسترش نفوذ خود و اشاعه اسلام به هجوم‌های خود به 

1.	 Idem, pp. 101-102, 126-127. 
2.	 Yarshater: The Persian Presence, pp. 54-74



از اسلام تا صفویان  ||  43  ||

دشت‌های شرق و گرفتن اسیر از میان ترکان »کافر« شروع نمودند. این لشکر کشی‌ها در 
پی فروپاشی هر دو خاقانات ترک یعنی تورگش و اویغور انجام می‌گرفت. قبایل ترک از نظر 
سیاسی-نظامی و معیشتی در وضع نامساعدی قرار داشتند و چندان مقاومت سختی هم در 
مقابل ورود به جهان اسلام نشان نمی‌دادند. حملات فوق موفقیت آمیز بودند، منبع مهمی 
برای درآمد حکومت‌های منطقه و دستگاه خلافت محسوب می‌شدند و تقریباً تا صد سال 

بعد یعنی تا مسلمان شدن اکثریت ترک‌ها در اواسط قرن دهم م. ادامه یافتند. 
خلیفه مامون و برادر و جانشین او معتصم )833-842( لشکر ویژه‌ای بنام »غِلمان« 
)جمع غلام( به وجود آوردند که غالباً عبارت از غلامان ترک بود. مشابه این قبیل نیروهای 
از اسلام و  ایران پیش  نام »چاکران« در  با  ویژه نظامی و شخصی قبلًا در میان سغدیان 

همچنین در دوره روم شرقی )بیزانس( هم وجود داشت.
در دوره عباسیان از غلامان ترک برای دفع دشمنان داخلی و خارجی استفاده می‌شد. 
آنها اغلب جدا از مردم بومی زندگی می‌کردند و به اختلاط آنان با مردم اجازه داده نمی‌شد. 
خلیفه معتصم حتی شهر جداگانه سامره در شمال بغداد را جهت اقامت غلامان ترک بنا 
کرد، زیرا آنها بخصوص در بغداد بخاطر دست‌اندازی به جان و مال مردم مایه شکایت و 
برآشفتگی مردم بومی شهر شده بودند. ازدواج ترکان اغلب با کنیزان ترک بود که به همین 

جهت خریداری می‌شدند. 
غلامان ترک از طریق هجوم به دشت‌ها به اسارت در می‌آمدند، یا اینکه از گروه‌های 

ترک آسیای مرکزی و خاقانات خزر خریداری می‌شدند. 
حاکم  ابتدا  بودند،  بلخ  منطقه  از  اصالتاً  می‌شود  )819-1005( که گفته  سامانیان 
را  ماوراءالنهر  و  خراسان  حکومت  که  بودند  طاهریان  زیردست  و  ماوراءالنهر  شهرهای 
موقعیت  خاطر  به  شدند.  آنان  جایگزین  سامانیان  طاهریان،  زوال  دنبال  به  اما  داشتند. 
جغرافیائی ماوراءالنهر و همسایگی آن با دشت‌های آسیای مرکزی )شمال رود سیحون و 
خوارزم(، دولت سامانی بزودی به منبع اصلی جذب غلامان ترک تبدیل شد. سامانیان به 
طور همزمان مشوق اصلی تحول فارسی نو و »نوزایش« یا »رُنسانس« ادب فارسی شامل 
شعر، تاریخ نویسی، فلسفه و علوم بودند. رودکی که پدر شعر فارسی شمرده می‌شود، از 
شعرای دربار سامانی در بخارا بود. فردوسی، شاعر و خالق »شاهنامه« در اواخر سامانیان 
شروع به کار کرد، اما آفرینش »شاهنامه«، یکی از برجسته‌ترین آثار شعر و زبان فارسی که 
عبارت از اساطیر شبه تاریخی پیدایش و شکوه ایران باستان است، در دوره سلطان محمود 

غزنوی تکمیل گردید.
نوادگان  یا  »ایر«‌ها  )سرزمین  ایران  نیز جدال  »شاهنامه«  اصلی  موضوعات  از  یکی   



||  44  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

ایرج افسانه ای( و توران است که در اصل سرزمین »تور«‌ها یعنی نوادگان تورج افسانه‌ای 
ترکان  فردوسی  اما  است.  خیون‌ها(  و  سکا‌ها  شامل  شرقی  ایرانیان کوچ‌نشین  )احتمالًا 
معاصر دوره خود را در شاهنامه به عنوان تورانیان باستانی و نوادگان تورج معرفی نمود که 
با ایران و ایرانیان در نبرد هستند. سامانیان در عین حال مدارس ویژه‌ای برای تعلیم و تربیت 
نظامی غلامان ترک داشتند. آنها پس از پایان تعلیمات خود به خدمت دولت سامانی در 

می‌آمدند و یا با همین هدف روانه دستگاه خلافت در بغداد می‌شدند. 
در چنین شرایطی بود که ترک‌ها به خوبی با زبان و فرهنگ فارسی و ایرانی آشنا شدند. 
به نظر گلدن »به احتمال قوی، فارسی یکی از زبان‌های اصلی تماس میان غلامان ترک و 
جامعه مسلمان بوده است.«1 شاهد گویای این مدعا روایتی است از تاریخ طبری که برادر 
و جانشین بعدی خلیفه مامون، معتصم، چگونه به یکی از غلامان خود نام »آشیناس« را 
داده است. طبق این روایت، در یکی از جنگ‌ها بر ضد خوارج شورشی، یکی از غلامان 
ترک برای دفاع از معتصم خود را در بین او و مهاجمان قرار داده و برای دفع خطر بر سر 
مهاجمان فریاد زده است: »آشیناس ما را!« )یعنی »آشناست ما را!«(. با این ترتیب معتصم 
جان به سلامت برده و به آن غلام ترک نام »آشیناس« را داده است. به نظر گلدن، صرفنظر 
از صحت و سقم این روایت، همین مثال نشان می‌دهد ترک‌هائی که در خدمت دستگاه 
خلافت بودند، با دیگر مردمان امپراتوری، اصولًا فارسی حرف می‌زدند.2 لشکرکشی‌های 
سامانیان به دشت‌های قبایل ترک باعث افزایش مداوم تعداد اسیران در دولت سامانی و 

عموماً جهان اسلام می‌شد. 
دستگاه  خود  در  همچنین  و  سامانیان  دربار  در  ترک‌ها  قدرت  دهم  قرن  اواسط  تا 
خلافت آنقدر افزایش یافت که بزودی امیران سامانی و حتی خلفای عباسی بدون رضایت 
فرماندهان ترک نمی توانستند تصمیم مهمی بگیرند. در سال 961 غلامان ترک از دولت 
سامانی سرپیچی نموده و دولت مستقل خود را در غزنی افغانستان کنونی تأسیس نمودند. 
دولت غزنوی بزودی شمال افغانستان کنونی و اکثر سرزمین‌های خراسان و حتی بخشی 
تاجران،  و  ترک‌زبان  لشکریان  و  با سلاطین  دولت  این  مردمان  نمود.  تصرف  را  هند  از 
اسلامی،  از سنت‌های  ترکیب جالبی  ایرانی خود،  دانشمندان  و  بوروکرات‌ها  کشاورزان، 

ترکی و ایرانی به وجود آورده بودند. 
مُدل‌های دولت‌داری سامانی و غزنوی که بر بستر فرهنگ اسلامی و سنی حنفی قرار 
مانند سلجوقیان نقش  بعدی  داشتند، در شکل گیری، خط مشی و عملکرد دودمان‌های 

1.	 Golden: Turks and Iranias, p. 27
2.	 Idem



از اسلام تا صفویان  ||  45  ||

مهمی ایفا کردند. غزنویان علاقمند بودند که به عنوان حامیان دانش و هنر شناخته شوند. 
مورخین، دانشمندان و شعرائی مانند بیهقی، بیرونی و فردوسی فقط چند تن از مشاهیری 

بودند که تحت حمایت سلاطین غزنوی، محمود و جانشین او مسعود، قرار گرفتند. 
در مقابل، قراخانیان هم که مراکز اصلی آنها بخارا و در درجه اول کاشغر در آسیای 
یک  صورت  به  دولت  این  بودند.  فعال  ایرانی-اسلامی  فرهنگ  نظر  از  نیز  بود  مرکزی 
گهواره دوردست فرهنگ اسلامی، اما اساساً ترکی زبان تحول یافت. این همان محیطی 
درآمد. سنت  آن  درون  از  بخش(  )دانش سعادت  بیلیگ«  »قوتادقو  نصیحت‌نامه  بود که 
نصیحت‌نامه نویسی برای شاهزادگان، ریشه در آثار سیاسی ایرانی داشت، اما این بار این 
در  )امروزه  کاشغر  در  اوغلی،  حاجب  یوسف  قراخانی،  و  ترک‌زبان  نویسنده‌ای  را  مهم 
چین( بر عهده گرفته بود. بدون شک اثر دیگر دوره قراخانیان یعنی »دیوان لغات الترک« 
)دیوان زبان‌ها یا لهجه‌های ترکی( که از طرف فرهنگ‌نویس بزرگ دنیای ترکی قرون وسطا، 
محمود کاشغری، در بغداد و به زبان عربی نوشته شد، نسبت به »قوتادقو بیلیگ« اهمیت 
بیشتری داشت و دقت بیشتری را جلب نمود. هدف اصلی کاشغری از تالیف این اثر، آن 
هم به عربی و با مثال‌های بیشمار به ترکی و گاه فارسی، آشنا کردن بیشتر اعراب با اقوام، 
به  تبدیل  تا کاشغر  بغداد  از  بود که ترک‌ها  ترکان در شرایطی  زبان‌ها و لهجه‌های جامعه 
نظامیان پرنفوذ در سرزمین‌های اسلامی شده بودند. اما به قول بارتولد، عربی و به صورت 
فزاینده‌ای فارسی، همچنان به عنوان زبان‌های دولتی باقی مانده بودند. او مینویسد: »در 
هیچ جائی تبعیت مطلق ترکان از فرهنگ عربی-فارسی دیده نشده و هیچ موردی نبوده که 
ترک‌ها زبان خود را از دست داده باشند. با اینهمه، نفوذ فرهنگ عربی و فارسی بر ترکان 
چنان قدرتمند بود که زبان ترکی در هیچ جا نتوانست تبدیل به زبان دولت و فرهنگ شود.«1
همزمان با زوال تدریجی سامانیان جمعیت‌های مختلط‌تری از گروه‌های قومی، زبانی، 
مذهبی و فرهنگی وارد شهر‌ها شدند. جامعه مختلطی که بدین ترتیب به وجود آمده بود، 
تحت حکومت سرآمدان سلطنتی و نظامی ترک )اما ایرانی شده( و یک بوروکراسی برآمده 
از سنت وزیران و دبیران سابق ساسانی و »علمائی« بود که به هر دو زبان و فرهنگ عربی 
و فارسی مسلط بودند. همه سنت‌های ترکی، ایرانی و عربی در چهارچوب یک جهان بینی 
اسلامی این آمیزه فرهنگی را ایجاد کرده بود. از بسیاری جهات، این، نوعی ادامه همزیستی 
و همگرائی سغدیان و ترکان بود که اکنون به شکلی اسلامی درآمده بود. همین فرهنگ هم 
بود که با فتوحات ترک‌ها، به آسیای غربی و جنوبی )شامل ایران، افغانستان و دیرتر ترکیه 

کنونی( و هند نیز گسترش یافت. 

1.	 Barthold: 12 Vorlesungen, S. 132-133





اسلام ایرانیِ ترک‌ها 

سال‌های 800 تا 1000 میلادی…

روش اسلام آوردن ترکان صحرانشین از راه گرویدن ایرانیان و ترکان یکجانشین ماوراءالنهر، 
فرق می‌کرد. برخلاف ماوراءالنهر، قبول اسلام از سوی ترکان چادرنشین در درجه اول نه 
از راه حمله، کشتار، غارت، مالیات و جزیه، بلکه به صورت گروهی و یا با تبلیغ و تشویق 
بدون شک  بود.  ایران(  و  ماوراءالنهر  از  مسلمانان )مخصوصا  دیگر  و  تاجران، صوفیان 
شمشیر و یا ترس از آن نیز به این روند مسلمان شدن قبایل ترک کمک کمی نکرده است. 
و  مسلمانان  همه  برای  برابر  و حقوق  شرایط  تامین  تجارت،  انگیزه  رهگذر،  این  در  اما 
به  فعالیت مدرسه‌های دینی نقش مهمی داشتند. بدون شک لشکرکشی‌های قبلی اعراب 
ترکان چادرنشین دشت‌ها در قرن نهم نیز در این کامیابی‌ها بی‌تاثیر نبودند. از طرفی وسعت 
دشت‌ها  و جمعیت پراکنده ترک‌ها شانس موفقیت چنین حمله‌ها را کاهش داده بود و از 
ماوراءالنهر فروکش  نبردهای  با  در مقایسه  رویاروئی‌های خونین و مسلحانه  طرف دیگر 

کرده بود.
اسلامی که در ابتدا چه در ماوراءالنهر و چه در دشت‌های آسیا قبایل کوچ‌نشین ترک را 
جذب نمود و از راه‌های گوناگون مورد قبول آنان قرار گرفت، به اصطلاح »اسلامی ایرانی« 
با شرایط مخصوص ترک‌ها همخوان  را  بود که خود  ایرانی ماوراءالنهر  به ویژه اسلام  و 
کرده بود. اگر به طور شرطی طبقه‌بندی این »اسلام ایرانی« به دو شاخه »رسمی« )کتابی، 
فقهی، شریعتی( و اسلام »مردمی« )تصوفی، آمیخته با باورهای پیشا اسلامی( بجا باشد، به 
راحتی می‌توان گفت که اسلام رسمی ایرانی ماوراءالنهر که تبدیل به اسلام رسمی ترکان نیز 
شد، اسلام سنی پیرو مکتب حنفی بود که در ابتدا گروهی از مکتب شافعی هم در آن وجود 
داشت، تا که دیرتر بسیاری از آن‌ها هم تحت تأثیر پیروان حنفیه قرار گرفتند. از سوی دیگر 
»اسلام مردمی« ماوراءالنهر و ترکان این دیار و دشت‌های شمال، اسلامی تصوفی و متأثر از 
عادات و آیین‌های طبیعی و شمنی ترکان و حتی دیگر آئین‌های رایج میان مردم عادی این 



||  48  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

سرزمین )و نه فقیهان و علما( بود.
از آن دوره )یعنی حدوداً قرن دهم( تا  .در همین جا بد نیست ذکر کنیم که ترک‌ها 
دستکم پانصد سال بعد مرتبا در حال کوچ و حکمرانی بر مردم ایران و خاورمیانه و دیرتر 
را که در  آنها اساسا، هم »اسلام رسمی« و هم »اسلام مردمی« خود  بودند.  ترکیه کنونی 
آسیای میانه قبول کرده بودند، با خود به این سرزمین‌ها منتقل نمودند. آن گونه که امروز هم 
می‌بینیم، یکم: مذهب غالب رسمی در ترکیه کنونی مکتب حنفی است، و دوم: در زمینه 
»اسلام مردمی« با وجود گذشت تقریباً هزار سال از کوچ‌های ترک‌ها به آناتولی، هنوز هم 
با  تفاوت  باوری، تصوف، »غلات«، و »دیگراندیشی« مذهبی )در  شاهد رگه‌های شمن 
مذهب رسمی سنی حنفی( از جمله به صورت نوع خاصی از »طریقت علوی« در ترکیه و 

سوریه کنونی هستیم.
ایرانیان ماوراءالنهر و خراسان تا دوره زوال امویان و برآمدن عباسیان، یعنی تا سال 
750 غالباً مسلمان شده بودند. حتی بیشتر: نویسندگان هر شش کتاب احادیث پیامبر که از 
سوی اهل تسنن مورد قبول هستند، ایرانی تبار بودند: محمد بن اسماعیل بخارى، مسلم بن 
حجاج قُشَیرى نیشابورى، محمد بن یزید بن ماجه قزوینى، ابوداوود سجستانى، محمد بن 
عیسى ترمذى و احمد بن شعیب نسائى. ایرانیان خراسان و ماوراءالنهر با فقیهان و محدثان 
برجسته‌ای مانند ابوحنیفه، امام بخاری، ماتریدی سمرقندی و امام غزالی و همچنین علمای 
دیگر و مدارس متعدد اسلامی خود که نفوذ بزرگ و سرتاسری در جهان اسلام یافته بودند، 
خود را از لحاظ دینی هیچ هم از اعراب کمتر و عقب‌تر نمی شمردند. همچنین، کسانی که 
یکی دو قرن پس از اسلام آوردن ایرانیان خراسان و ماوراءالنهر با اکثریت بزرگ ترک‌ها در 
تماس مستقیم بودند، با آنها می‌جنگیدند، تجارت و یا همسایگی و خویشاوندی می‌کردند 

و یا آنها را به اسلام جذب می‌نمودند، ایرانیان بودند و نه اعراب.
تا دستکم سال 1000 طول کشیده  از سال 800  یعنی  روند حدوداً 200 سال  این 

است.
در این دوره ترک‌ها، چه یکجانشین شدگان ماوراءالنهر و چه چادرنشینان دشت‌های 
اوراسیا بیشتر از اعراب، تحت تأثیر تجار و صوفیان نو مسلمان ایرانی قرار گرفته، اسلام را 
آموخته‌اند. در همین دوره هم هست که به قول مورخ عرب، ابن اثیر، »ترکهای دویست هزار 
چادر، اسلام آوردند«.1 همچنین وقتی سخن از غلامان ترک می‌رود که در رویاروئی‌های 
نظامی اسیر افتاده و به سرزمین‌های ایرانی یا دستگاه خلافت در بغداد برده می‌شدند، باید 
به اسلام گرویده و سپس به جامعه اسلامی وارد شده‌اند.  ابتدا  آنها  اصولًا قبول نمود که 

1.	 Ibn al-Athir, quoted by Golden: Central Asia in World History, p. 70



از اسلام تا صفویان  ||  49  ||

مورخ معاصر عرب، اسماعیل عثمان، می‌نویسد کسانی که اسلام نیاورده بودند، به کارهای 
رسمی از جمله خدمت در لشکر خلافت پذیرفته نمی‌شدند.1 

یکی از نشانه‌های روشن این تأثیر، واژگان دینی اسلامی است که ترک‌ها از فارسی و 
نه عربی گرفته و هنوز هم در گونه‌های مختلف ترکی یا ترکیک مانند ازبکی، قرقیزی، ترکی 
آذری و ترکیه بکار می‌برند. از آن جمله‌اند لغاتی مانند »پیغمبر« )بجای »الرسول« و یا »النبی« 
عربی(، »نماز« )بجای »الصلوه« عربی(، »آبدست« )بجای »الوضو« ی عربی(، »اوروج« 
و  عربی(  »المَلک«  )بجای  »فرشته«  عربی(،  »الصوم«  بجای  »روزه«  یافته  تغییر  )شکل 
غیره. یک سند تاریخی که نشان می‌دهد ترکان، اسلام را از طریق ایرانیان قبول کرده‌اند، اثر 
نیمه افسانه‌ای بنام »تذکره ساتوق بغرا خان«، حکمران دولت قراخانیان )994-1040( در 
آسیای مرکزی است که نخستین دولت ترک مسلمان شمرده می‌شود. این اثر که احتمالًا در 
قرن یازدهم نوشته شده، شرحی است بر اینکه ساتوق بغرا خان چگونه با تعلیمات سلسله 

ایرانی سامانیان اسلام را پذیرفته است.2
بدون شک تَرک زندگی پراکنده چادرنشینی، مهاجرت مدام و روی آوردن به تجارت، 
کشاورزی و شاید هم مهم‌تر از همه جنگاوری و جذب هم تباران هنوز »کافر« و مشرک 
به  ترکان  این کار،  با  است.  بوده  ترک‌ها  آوردن  اسلام  برای  انگیزه مهمی  اسلام،  به  خود 
قدرت و ثروت خود می‌افزودند و در عین حال، این نوع فعالیت‌های »جهادی« اعتبار آنان 

را در میان مسلمانان بالا می‌بُرد.
در قرن نهم م.، یعنی در اوج دولت سامانیان، انبوه بزرگی از ترکان از طریق ماوراءالنهر 
وارد دنیای اسلام شده به خدمت دربار خلفای عباسی و یا امیران ایرانی آنان و از جمله 
طاهریان و سامانیان درآمدند. این باعث تحول بزرگی در دربار عباسی گردید. »خلیفه‌های 
عباسی از اتکاء به نگهبانان خراسانی و یا باقیمانده جنگاوران عرب دست کشیده، اساساً 
متکی به دسته‌های غلامان نظامی شدند که )…( اکثریت بزرگشان ترکان آسیای مرکزی 

بودند.«3
اما بدون شک همه ترکان آسیای مرکزی به اسارت نیفتاده و یا تنها در نتیجه غلامی، 
آنکه حکومت دنیای  از  نیاورده بودند. می‌دانیم که سلجوقیان قبیله اغوز حتی قبل  اسلام 
ابتدا در آسیای میانه و سپس در خراسان  اسلام را از غزنویان و قراخانیان بگیرند، خود 
نیروی مهم نظامی  به یک  این طریق  از  تاز کرده،  آناتولی تاخت و  و بخصوص قفقاز و 
تبدیل شده بودند. همچنین، قومیت حکمرانان ترک قراخانی که در آسیای میانه و دیر‌تر 

1.	 Osman: Mu’tasim and the Turks, in Bosworth: The Turks in the Early Islamic World, p. 268
2.	 Ocak, s. 279
3.	 Idem.



||  50  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

آن  بر  قوی  اما گمان  نیست،  روشن  بدست گرفتند، چندان  را  بخارا حکومت  و  سمرقند 
اسلام،  رواج  شرایط  در  که  بودند  قارلوق‌ها  قبیله  بالای  اقشار  و  خانها  از  آنان  است که 
خود داوطلبانه مسلمان شدند .1از سوی دیگر نمونه ترک‌های اویغور در کاشغر و ولایات 
بالاساغون و خُتن را داریم که در واحه‌های صحراهای آسیای میانه از تجارت راه ابریشم 
ثروت اندوختند، با سغدیان آمیختند و آنان را ترک‌زبان کردند. ابن فقیه همدانی، مورخ-
سیاح ایرانی قرن دهم در »کتاب البلدان« خود، »تُغز غُزها« )تُغوز اُغوز، نُه اغوزها( را که 
به اویغورهای معاصر نسبت داده می‌شوند، بخاطر نقش رهبری کننده آنان در متحد کردن 
طایفه‌های ترک در شمال غرب چین و بخصوص نقش آنان در فرهنگ دوستی، »اعرابِ 

ترک‌ها« نامیده است.2
احتمالًا تأسیس و فعالیت مدارس اسلامی نیز که در جوامع آسیای میانه چیزی جدید 
بوده و به زندگی فرهنگی آنان تکانی جدی داده، همراه با نمودارهای تمدن شهری، جاذبه 
اسلام در میان ترکان را تقویت کرده است. اما از نگاه بارتولد، برای ترکان، »برتری اسلام 
نسبت به دیگر ادیان در میان اقوام متمدن ساکن این منطقه، هم فرهنگ معنوی و هم تمدن 
مادی را در بر می‌گرفت. چادر نشینان پیوسته نیازمند محصولات کشور‌های متمدن و به 
ویژه پارچه و لباس بودند«3 کوچ‌نشینان ترک هنگامیکه با تولیدات مسلمانان یکجانشین و 
عموماً با طرز زندگی آنان روبرو می‌شدند، در موقعیت ضعیف‌تری قرار می‌گرفتند، چرا که 
در آن صورت نه تنها با دین اسلام بلکه با فرهنگ اسلامی نیز آشنا می‌شدند. اما »شامل 
پذیر  امکان  آنان  به شرط مسلمان شدن  فقط  برای چادرنشینان  اسلامی  فرهنگ  به  شدن 

بود.«4

1.	 Dankoff, pp. 73-78
ابن فقیه: ص. 172 و همچنین: 	.2

Golden: Introduction, p. 155
3.	 Barthold: 12 Vorlesungen, S. 267-268 
4.	 Idem



کاشغری و فردوسی

هزار سال پیش فرهنگ‌نویس ترک قراخانی محمود کاشغری مناسبات طولانی مدت ایرانیان 
و ترکان را با این ضرب‌المثل ترکی قدیمی خلاصه کرده بود: »تات سیز تورک بولماس، 
باشد،  داشته  نباشد )نمی‌تواند وجود  تات  بدون  یعنی »ترک  بولماس«،  بؤرک  باش سیز 
م.(، )همچنانکه، م.( کلاه بدون سر نباشد«1. تعبیر »تات« که در اینجا بکار می‌رود مانند 
»تاجیک«، »دهقان« و »عجم« به معنی »ایرانی« یا اگر دقیق‌تر بگوئیم »ایرانی‌زبان« )نه ترکی 

و نه عربی زبان( است. 
کاشغری میان یک نفر تات که ترکی می‌داند و تاتی که ترکی نمی‌داند، فرق میگذارد و 
می‌گوید ترک‌ها به تاتی که ترکی نمی‌داند، »سوملیم« می‌گویند.2 این خود نشان می‌دهد که 
در آن دوره )یعنی هزار سال پیش( در مناطقی که کاشغری با آن آشنا بوده )عموماً کاشغر و 
خُتن و تقاطع مغولستان، قزاقستان و قیرقزستان کنونی که خاستگاه اصلی نخستین ترک‌ها 
شمرده می‌شود( بخش قابل توجهی از ایرانی‌زبانان، یعنی احتمالًا سغدیان، خوارزمیان و 

خُتنی‌ها، ترکی هزار سال پیش این منطقه را هم می‌دانسته‌اند.
به  از ضرب‌المثل فوق استنباط کرد، نوعی وابستگی ترک‌ها  چیز دیگری که می‌توان 
»تات« هاست3 که بی‌شک، هم در آن دوره و هم بخصوص در دوره‌های بعدی، رابطه‌ای 
متقابل بوده است. طبق آخرین بررسی‌های تاریخی، نخستین آشنائی‌های ترکی زبانان آسیای 
میانه و ایرانی‌زبانان شرقی یعنی سکا‌ها و تُخارها در همین منطقه و چند قرن پیش از هزاره 
نخست میلادی بوده است.4 یعنی آن وابستگی و همگرائی ترک و ایرانی که در ضرب‌المثل 
نامبرده به زبان می‌آید، حتی در زمان کاشغری هم تاریخی به مراتب قدیمی‌تر داشته است. 
طبعاً اینجا منظور از ترکی زبانان نه ترک‌های کنونی ترکیه یا آذربایجان، بلکه نخستین ترکی 
زبانان آسیای میانه حدود 2000 سال پیش است و به همین ترتیب منظور از ایرانی‌زبانان 
شرقی نه فارسی زبانان معاصر ایران و افغانستان و تاجیکستان، بلکه سکا‌ها و تخارهای 

1.	 Mahmud al-Kashgari: Compendium of Turkic Dialects, 1: 273 
2.	 Idem: 361
3.	 Golden: Turks and Iranians, p. 18

در این باره منابع علمی و جدی معاصر فراوان هستند. از جمله ن. فهرست منابع در پایان این کتاب. 	.4



||  52  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

دو تا دو و نیم هزاره قبل است که بدون شک یک ایرانی یا افغان معاصر، زبان آنها را نمی 
تواند بخوبی درک کند. 

زمان  )حدوداً  دوره  همان  در  بحث،  مورد  اختلاط  و  همگرائی  قوی  احتمال  به 
هخامنشیان در ایران( با آشنائی، همزیستی و مناسبات دو جانبه در دشت‌های آسیای میانه 
شروع شده و همراه با فراز و نشیب‌های بسیاری که در تاریخ تقریباً همه اقوام همسایه دیده 
می‌شود، تقویت یافته است. این قبیل روابط قومی و فرهنگی در بسیاری موارد به صورت 
اختلاط و همگرائی قومی، فرهنگی و گاه حتی سیاسی در می‌آید. ما این روند را می‌توانیم در 
تاریخ اغلب ملل و اقوام جهان مشاهده کنیم. اما مانند همه روابط اجتماعی دیگر، اینگونه 
روابط قومی همیشه خالی از مراحل مکث، شک و حتی بحران نبودند و نیستند. تائید این 
مدعا را می‌توانیم امروزه در نمونه‌های فراوان مهاجرت‌های معاصر به کشورهای همسایه و 

دوردست و تنش‌های اجتماعی و سیاسی ناشی از آن ببینیم. 
ترکان  نخستین  روابط  باره  در  بالا  سطر  چند  هست که  نشیبی«  و  »فراز  همان  این 
بند دیگر همان »دیوان«  ایرانیان بطور کوتاه گفتیم و گذشتیم. جالب است که در چند  و 
کاشغری نیز نمونه‌هائی از این مرحله مکث، شک و شکایت را می‌توانیم ببینیم. کاشغری 
از جمله در مقایسه »لغات« یعنی لهجه‌های ترکی آن دوره می‌نویسد: »فصیح‌ترین لهجه 
)»افصح اللغات«( متعلق به کسانی است که تنها یک زبان میدانند و با فارسی زبانان )یا: 
ایرانیان( اختلاط نمی‌کنند )»و لم یختلط بالفارسی«( و در سرزمین‌های دیگر ساکن نمی 
الفاظ وی  با مردم شهری اختلاط نماید، در  شوند. و کسی که به دو زبان سخن گوید و 
ابهام ایجاد شود.«1 البته باید در نظر داشت که کاشغری »دیوان لغات الترک« را به عربی و 
احتمالًا در بغداد نوشته و منظور از تالیف آن آشنائی اعراب با نظامیان ترک بوده که در دوره 
عباسیان از آسیای میانه آمده و در خدمت نظامی دستگاه خلافت یا حکومت‌های تابع آن 
مانند سامانیان قرار داشتند. جالب است این را هم بدانیم که به باور کاشغری »فصیح ترین« 
لهجه ترکی آن دوره، »ترکی خاقانی« یعنی ترکی دولت قراخانی بود که خود کاشغری نیز با 
این دولت در ارتباط قرار داشت. او در عین حال در طبقه‌بندی »لغات« یا لهجه‌های ترکی 
آن دوره، ترکی را جدا از »ترکمانی اغوزی« و بسیاری از لهجه‌های دیگر ترکی می‌شمرد که 

با فارسی اختلاط یافته و واژگان و ترکیبات »اصیل« ترکی را از دست داده‌اند.
بسیاری از ایرانیان چندان آشنائی با محمود کاشغری و دیوان او ندارند. اما شکایتی 
مشابه و لیکن بسیار گسترده‌تر و عمیق‌تر از آنچه که در مورد کاشغری و موضوع »پاکیزگی« 
زبان ترکی دیدیم، نگرانی، شِکوه و حتی »الَم تاریخی« ظاهراً پایداری است که در ذهنیت 

کاشغری: دیوان لغات الترک )اصل عربی(، تالیف 466 هجری )قمری(، جلد اول، چاپ 1333 )ق.(، ص. 29 	.1



از اسلام تا صفویان  ||  53  ||

بسیاری از ایرانیان جا افتاده و در درجه نخست متعلق به حکیم ابوالقاسم فردوسی است. 
با شکست  رابطه  در  فردوسی  شاهنامه  یزدگرد«  »پادشاهی  معروف  نامه  شِکوه  از  سخن 
ساسانیان و فتح ایران از سوی اعراب و در کنار آن، نفوذ و گسترش ترکان در ایران تاریخی 
تازی و  با ترک و  »ایرانی اصیل«  به اصطلاح  باعث اختلاط  از نگاه فردوسی،  است که، 

پیدایش ابهام، بی‌بند و باری و زوال اجتماعی و سیاسی در ایران شده است:

ــهر ــه شـ ــی نـ ــم بینـ ــه دیهیـ ــه تخـــت و نـ نـ
بهـــر راســـت  تازیـــان  همـــه  اختـــر  ز 
خـــورد بـــر  دیگـــری  یکـــی  رنـــج  بـــه 
همی‌ننگـــرد بخشـــش  بـــه  و  داد  بـــه 
راســـتی وز  بگردنـــد  پیمـــان  ز 
کاســـتی و  کـــژی  شـــود  گرامـــی 
جنگجـــوی مـــردم  شـــود  پیـــاده 
ســـوار آنـــک لاف آرد و گفـــت و گـــوی
بی‌‌هنـــر شـــود  جنگـــی  کشـــاورز 
ببـــر آیـــد  کمتـــر  هنـــر  و  نـــژاد 
ایـــن از  آن  آن،  از  ایـــن  همـــی  ربایـــد 
آفریـــن بـــاز  نداننـــد  نفریـــن  ز 
شـــود آشـــکارا  از  بدتـــر  نهـــان 
شـــود خـــارا  ســـنگ  شاهشـــان  دل 
شـــهریار بی‌هنـــر  بنـــدهٔ  شـــود 
کار بـــه  نیایـــد  بزرگـــی  و  نـــژاد 
وفـــا نمانَـــد  را  کســـی  گیتـــی  بـــه 
جفـــا پـــر  شـــود  زبان‌هـــا  و  روان 
تازیـــان از  و  تـــرکان  و  ایـــران  از 
میـــان انـــدر  آیـــد  پدیـــد  نـــژادی 
ــوَد ــه تـــازی بـ ــه تـــرک و نـ ــان، نـ نـــه دهقـ
بـــوَد1 بـــازی  کـــردار  بـــه  ســـخن‌ها 

فردوسی: شاهنامه، پادشاهی یزدگرد )کوتاه شده از طرف م.( 	.1



||  54  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

-940( فردوسی  و  م.(   1102-1005( بیاوریم که کاشغری  بخاطر  است  جالب 
1019 م.( هر دو کم و بیش در یک دوره زیسته‌اند. زبان شناس و فرهنگ‌نویس ترک که 
شیفته زبان خود بود، چهارده سال قبل از درگذشت شاعر میهنی ایرانیان به دنیا آمده است. 
فروپاشی ساسانیان، حکومت خلفای  اسلام،  از ظهور  بعد  قرن  پنج، شش  آنها  هر دوی 
این  مرکز  در  درست  قراخانی  و  غزنوی  ترکان  و حکومت  مهاجرت  موج  دیرتر  و  عرب 
تحولات توفانی قرار داشته‌اند: بغداد و خراسان. فردوسی )با وجود همه روایات متناقض 
بعدی( مورد حمایت یک سلطان اصالتاً ترک، اما ترکی و فارسی زبان یعنی محمود غزنوی 
آشنائی  برای  را  ترکی خود  لهجه‌های  سه جلدی  فرهنگ  محمود کاشغری  و  داشت  قرار 

دستگاه خلافت عربی عباسی در بغداد و به زبان عربی آماده کرده بود. 
به نظر گلدن »تصویری که کاشغری و دیگر دانشمندان مسلمان از ایرانیان یکجانشین 
شده آسیای مرکزی ترسیم می‌کنند، جمعیتی است که در روند ترک )زبان، -م.( شدن قرار 
داشت، و احتمالًا حتی در مرحله نهائی این روند بود.«1 به نظر می‌رسد در اینجا انگیزه 
اصلی کاشغری نیز مانند فردوسی یک نگرانی مشابه حاکی از اختلاط و تضعیف فرهنگ و 

زبان »خودی« بوده و نه بد گوئی یا نفرت نسبت به فرهنگ و زبانی »غیر خودی«.
بیشتری  انصاف  با دقت، خونسردی و  را  اگر »دیوان« کاشغری و شاهنامه فردوسی 
بخوانیم و هر دو را در چارچوب تاریخی و اجتماعی حوادث آن دوره مشخص بررسی 
کنیم، نمی توانیم نادیده بگیریم که دغدغه هر دوی آنان، نه دشمنی با زبان و فرهنگ اقوام 

یکدیگر، بلکه پاسداری از زبان و فرهنگ خودی بود.
آنگونه که ما امروز می‌دانیم، هنوز دقیقاً نمی  اما احتمالًا نه کاشغری و نه فردوسی، 
دانستند که زبان و فرهنگ »ایران و ترکان وتازیان« حتی در زمان حیات آنان نیز آمیزه‌ای 
از اقوام و فرهنگ‌های صد‌ها سال قبل از خود بودند، که این آمیزه قرن‌ها بعد از آنها نیز 
مختلط‌تر خواهد شد و اجزای معجون »دهقان و ترک و تازی« دوره کاشغری و فردوسی 

دیگر قابل تفکیک و تجزیه نیست.

1.	 Golden: Introduction, p. 229



هزار سال پیش...

اوایــل هــزاره دوم میــادی... ابتــدا غزنویــان، بعــد ســلجوقیان و 
خوارزمشــاهیان...

دولت سامانیان فروپاشیده، در ماوراءالنهر و آن سوی سیردریا حکومت قراخانیان جایگزین 
سامانیان شده و در ولایات شرقی ایران از جمله خراسان دولت غزنویان بر سر کار آمده 
بود. در این سرزمین‌ها هنوز تجمع قابل ملاحظه‌ای از قبایل »اغوز« که پس از قبول اسلام 
نام ترکمان یا ترکمن را گرفتند، به چشم نمی خورد. اما اختلاطی از دیگر قبایل ترک‌زبان در 

خراسان و ماوراء النهر حکومت را به دست گرفته بود: غزنویان.
اغوزها  بودند.  ترکان غربی متلاشی شده  آن، دولت‌های  از  پیش  در طول صد سال 
و شمالی  و دشت‌های شرقی  مغولستان  از  ایلاتی،  مهاجرت‌های  و  فشار چین  نتیجه  در 
قزاقستان کنونی به سرزمین‌های حاشیه شمالی و غربی دولت‌های قراخانی و غزنوی رانده 
شده و در مناطق بین دریاچه آرال و خزر اتحادیه ایلاتی سست و ناپایداری را برای خود 

ایجاد کرده بودند.
در سال 985 م. سلجوق، خان طایفه‌ای موسوم به همین نام، از جمع ایل اغوز جدا 
شده، همراه با طایفه خود به »جَند« در سمت راست قسمت سفلای رود »سیردریا« کوچ 
کرد و در آنجا همراه با طایفه خود به اسلام گروید. فرزندان سلجوق در رقابت و کشاکش 
تا سال‌های  را گرفتند.  آن حکومت  و گاه طرف  این  قراخانیان گاه طرف  و  غزنویان  بین 
1030 اغوزها زیر فشار هر دو طرف ناچار به ترک سرزمین‌های خود گشتند و این بار رو به 
خراسان گذاشتند، ولایتی حاصلخیز با مردمی یکجانشین که به دنبال سقوط سامانیان تحت 
حکومت غزنویان درآمده بود. آسان‌ترین کار ممکن برای سلجوقیان دست‌اندازی به آبادی‌ها 
که سلطان  باعث گردید  اغوزها،  غارت  و  ادامه دست‌اندازی  می‌رسید.  نظر  به  غارت  و 
مسعود غزنوی، جانشین پدرش محمود، در جنگ‌هائی حدوداً ده ساله )1040-1031( 
سعی به سرکوب و عقب راندن اغوزها نماید. اما این جنگ‌ها در نهایت باعث شکست 



||  56  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تاریخی مسعود غزنوی در سال 1040 در دندانقان )از نواحی مرو در ترکمنستان کنونی( 
گردید. در نتیجه دولت بزرگ غزنوی به مرزهای افغانستان و هندوستان عقب‌نشینی نمود 

و با این ترتیب سلطنت سلجوقیان تثبیت گردید. 
به دنبال پیروزی سلجوقیان که دو نوه سلجوق، طغرل و برادرش چاغری رهبری آنان را 
بر عهده داشتند، موج بزرگی از مهاجرت قبایل اغوز از آسیای مرکزی به سوی خراسان آغاز 
شد و همراه با گسترش فتوحات سلجوقی، این مهاجرت‌ها نیز ادامه یافت. در سال 1055 
سپاهیان سلجوقی دولت شیعه زیدی آل بویه را درهم کوبیدند و به نفوذ همه جانبه آنان بر 
دستگاه خلافت عباسی در بغداد پایان دادند. با این ترتیب سلجوقیان به عنوان »ناجیان 
دنیای تسنن« شهرت یافتند. در سال 1071 فرزند چاغری، سلطان آلپ )یا آلب( ارسلان 
این پیروزی  با  بیزانس )روم شرقی( را شکست داد و  امپراتور  آناتولی سپاهیان  در شرق 

دروازه‌های آسیای صغیر را بر روی اغوز‌ها باز نمود. 
خاندان اغوز به راحتی خود را با فرهنگ و سنت اسلامی-ایرانی دولت‌داری در خاور 
میانه منطبق نمود. اما آنها در عین حال این سنت ترکی را نیز ادامه دادند که طبق آن هر 
خاندانی که حکومت را به دست آورد، حاکم تام‌الاختیار تمامی دولت در سرتاسر مملکت 
شاهزادگان  همه  بودند،  خود گرفته  دست  به  را  دولت  سلجوقیان  اینکه  به  نظر  و  است1 
تمامی  ولایات  و  ایالات  حاکمیت  که  می‌دانستند  خود  حق  آنان  نزدیکان  و  سلجوقی 
نرسیده  بلوغ  سن  به  شاهزادگانی که  حتی  تقسیم کنند.  خود  بین  را  سلجوقی  امپراتوری 
ولایات  و  ایالات  حکومت  به  می‌شد،  نامیده  »اتابک«  معتمدی که  فرد  همراه  به  بودند، 
فرستاده می‌شدند. در نتیجه، ایجاد کشمکش و جنگ بین خود شاهزادگان یا شاهزادگان 
و اتابکانی که خود را برتر از شاهزادگان می‌پنداشتند، چیزی طبیعی شده بود و این وضع، 
ثبات و آرامش در دولت سلجوقی را با شدت و سرعتی روزافزون مختل می‌کرد. شاید هم 
یک دلیل سرعت شگفت انگیز فتوحات و افزایش وسعت امپراتوری، همین عامل تقسیم 
حکومت‌های ایالات و ولایات بین اعضای خاندان حاکم بود. احتمالًا یک عامل مهم دیگر 
هم در گسترش سریع دولت سلجوقی، ادامه موج مهاجرت قبایل ترک از آسیای مرکزی 
به طرف ایران و دیگر سرزمین‌های خاورمیانه و آناتولی بوده که حتی بعد از سلجوقیان نیز 

چند قرن ادامه یافت. 
امپراتوری سلجوقی در اوج قدرت خود یعنی دوره حکومت ملکشاه فرزند و جانشین 
آلپ ارسلان )1073-1092( در بر گیرنده پهنه‌ای از آسیای میانه تا ایران، قفقاز، آناتولی، 
خاورمیانه و حجاز بود. اما با در نظر گرفتن تقسیم پی در پی حکومت ایالات و ولایات، 

1.	 Golden: Idem, p. 29



از اسلام تا صفویان  ||  57  ||

از  نیروی گریز  و  ناپذیری  اطاعت  همچنین  و  امیران،  و  شاهزادگان  بین  و جنگ  رقابت 
مرکز قبیله‌های اغوز که در این دوره وارد سرزمین‌های دولت سلجوقی شده بودند، دولت 
سلجوقی در مجموع تضعیف گردید و به تدریج به اجزاء ایالتی و ولایتی خود تقسیم شد. 
از بسیاری جهات دولت سلجوقی همان راهی را در پیش گرفت که پیشینیان سامانی 
آن و وارث سامانیان یعنی غزنویان رفته بودند. سلاطین ترک بودند. نخستین نسل‌های این 
سلاطین هنوز از بزرگان خود خاطرات، زبان و عادات و رسوم آسیای میانه را به نوعی 
ادامه می‌دادند. در عین حال در دولت سلجوقی نیز شاهد یک قشر حاکم ایرانی )یا ایرانی 
شده(، لشکر و سپاهیان ترک )هم ایلاتی و هم غلامی( و یک بوروکراسی ایرانی )وزیران 
و دبیران( مسلط به هر دو زبان عربی و فارسی هستیم. علاوه بر این در این دولت جامعه 
»مختلطی« را می‌توان یافت که پایه‌اش قبلًا در آسیای مرکزی گذاشته شده بود. و در نهایت 
یکی دیگر از جنبه‌های مهم این جامعه مختلط تشویق و تحکیم نفوذ مدارس دینی برای 
تقویت موسسه‌های اسلامی و بخصوص سنّی و رواج همه جانبه قشر »علمای اسلامی« 
)در درجه اول سنّی حنفی( که به عنوان یک قشر نیرومند شهری در رابطه مستقیم با مدارس 

دینی بودند، یکی از جنبه‌های مهم این جامعه »مختلط« بود. 
این، روندی بود که در زمان سامانیان و قراخانیان آغاز شد و در همین روند بود که انبوه 
واژگان و اصطلاحات بسیاری از عربی وارد فارسی نو گردید. این روند درست همزمان با 

دوره شکل گیری فارسی معاصر بود. 
برای  اجتماعی-مذهبی  ترکی-ایرانی دولت‌داری و سازماندهی  این سبک  مجموعه 
مدتی طولانی از آناتولی تا ایران و حتی بخش مسلمان هندوستان )پاکستان کنونی( قابل 
مشاهده بود و به نظر من هنوز در دنیای معاصرِ همین سرزمین‌ها نیز می‌توان آثار آن را 

مشاهده نمود. 
در آستانه حملات ویرانگر مغول مهم‌ترین حکومت آسیای مرکزی را خوارزمشاهیان 
این حکومت  تشکیل می‌دادند که مرکزشان در خوارزم )حوزه آموی سفلا( قرار داشت. 
بر پایتخت خلافت عباسی، بغداد را  ایران مسلط شده و حتی هوای تسلط  از  بر بخشی 
نیز داشت. خوارزمشاهیان این دوره دودمانی ترک تبار با خاستگاه غلامی و دست نشانده 
سلجوقیان بودند، اما آنها در جریان زوال سلجوقیان مستقل شده، اساساً به سپاهیان ترک 
قپچاق )یا قبچاق( از دشت‌های شمال تکیه می‌کردند. خوارزمشاهیان که تا دو سه قرن 
پیش از آن از ایرانی‌زبانان شرقی بودند، در این دوره آمیزه‌ای از ترک و ایرانی شده بودند، 
تا  دوازدهم  تا  یازدهم  قرن  یعنی  دوره  همین  در  آن  و کشاورز  ایرانی‌الاصل شهری  مردم 
حد زیادی ترک‌زبان شده بودند. اما زبان دولت، فارسی بود و نه زبان خوارزمی باستان که 



||  58  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

با  ایرانی محسوب می‌شود.1 خاندان حاکم »انوش تکینیان« اگرچه  از زبان‌های  ریشه‌اش 
قپچاق‌ها در آمیخته بودند، اما چندان نمی توانستند این مردم اصالتاً کوچ‌نشین را کنترل 
کنند. دولت خوارزمشاهی پایه‌های محکمی نداشت و در سال 1220 به راحتی از طرف 

لشکریان مغول سرنگون گردید. 

1.	 Idem



مغول‌ها می‌آیند

در اوایل قرن سیزدهم فتوحات مغول دنیای ایرانیان و ترک‌زبانان را لرزاند. سردار اقوام 
مغول، تموچین، معروف به چنگیز خان، و نوادگان او با اتکاء به یورش‌های بی‌رحمانه، برق 
آسا و پیاپی خود در سرتاسر اوراسیا، حکومت گسترده‌ای از چین تا ایران، اوکراین و روسیه 

را بنا نمودند که پهناورترین امپراتوری ایلاتی تاریخ نامیده شده است. 
ایران تحت  از آن خراسان و بقیه  ابتدا ماوراءالنهر و سه سال بعد  در شرق مسلمان 

تسلط مغول‌ها و لشکر چند قومیتی آنان قرار گرفت. 
هجوم مغول به ماوراءالنهر، خراسان و مابقی ایران با قساوت، قتل عام و ویرانگری 
خاصی همراه بود و باعث شد که در این سرزمین‌ها »سنگ روی سنگ نماند«. امحای 
منظم جمعیت غیر نظامی در شهرهای شرق ایران بزودی از بلخ، مرو، نیشابور و هرات 
به ری، قزوین، همدان، مراغه، اردبیل و غیره سرایت نمود و همراه با بایر و ویران کردن 
اکثر زمین‌های کشاورزی و آبیاری، به اوضاعی منجر شد که حتی عطاملک جوینی، تاریخ 
نگار دوره مغول، در »تاریخ جهانگشای« خود در باره قتل عام‌های دهشتناک سرداران و 

لشکریان مغول نوشت: »هر کجا که صد هزار خلق بود... صد کس نماند.«1
فتوحات گسترده و برق آسای چنگیز و جانشینان او در درجه اول بر قساوت و سرعت 
عمل حداکثری مبتنی بود. تعداد خود مغول‌ها در لشکریانی که به چهار گوشه جهان حمله 
می‌کردند، چندان زیاد نبود. اما آنها با هر پیروزی، مردان سرزمین‌های مغلوب را به قتل 
می‌رساندند و یا به عنوان اسیر و جنگجو در صف اول حمله‌های بعدی خود قرار می‌دادند. 
وجود  به  را  غنیمت  و  غارت  احتمال  ماندن،  زنده  عین  در  مزبور  اسیران  برای  نیز  این 
می‌آورد. با این ترتیب قشری از فرماندهان و امیران )به زبان مغولی »نویان« های( مغولی 
و ایلخانی به وجود آمد که به زبان مغولی »نؤکؤر« )نوکر( نامیده می‌شدند. به همین ترتیب 
اکثریت لشکریان مغول از نظر قومی و زبانی نه مغول، بلکه از دسته‌های قبایل ترک و اقوامی 
عبارت بودند که از سرزمین‌های اشغالی به لشکر مغول پیوسته بودند. آنها صرف نظر از 
تعلقات طایفه‌ای و قومی خود، به زور یا با امید چپاول )و یا هر دو( با وفاداری فرمان بر 

پطروشفسکی، به نقل از جوینی، در: اوضاع اجتماعی-اقتصادی ایران در دوره ایلخانیان، تاریخ کمبریج ایران، ج. 5، ص 456 	.1



||  60  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

امیران بالاتر خود بودند. 
حملات ویرانگر مغول جوامع و تمدن شهری آسیای مرکزی و غربی را با خاک یکسان 
ترکی-ایرانی  دولت‌داری  و  و سنت  قومی-فرهنگی  استحاله  ادامه  از  نتوانست  اما  کرد، 
که پیش از مغول و برپایه فرهنگ و سنت دولت‌داری ایرانی به وجود آمده بود، جلوگیری 
نماید. علت آن احتمالًا این بود که مغول‌ها چنان سنت و تجربه‌ای نداشتند که جایگزین 
تمدن و فرهنگ کشورهای مغلوب، ازجمله ایران و آئین دولت‌داری ترکی-ایرانی سامانیان، 
و  مغول  حملات  حدّت  و  شدت  وجود  با  شود.  خوارزمشاهیان  و  سلجوقیان  غزنویان، 
فلاکت‌های ناشی از آن، مغول‌ها تا صد سال بعد یعنی تا دوره تیمور لنگ، برای ادامه سلطه 
خود در سرزمین‌های بیگانه‌ای که تصرف نموده بودند، ناچار به قبول تمدن و فرهنگ ملل 
مغلوب و نهایتاً مراجعه به دانش و تجربه دولتمردان و دانشمندان زیر دست خود شدند. 
تکرار چنین روندی تایید همان تجربه تاریخی است که بارتولد آن را چنین خلاصه نموده 
است: »استحاله و قبول زبان و فرهنگ دولت و ملت مغلوب، اغلب راه ادامه نفوذ و قدرت 

سلسله‌های قبیله‌ای را هموار نموده است.«1 
و  مغول  سرداران  حکومت  زمانی که  بی‌حساب،  و کشتار‌های  ویرانگری‌ها  از  پس 
ایلخانی تثبیت شد و هرگونه صدای مخالف سرکوب و محو گردید، ثبات و امنیتی نسبی 
راه‌ها  فراهم گشت،  غربی‌تر  مناطق  و  ایران  ماوراءالنهر،  مرکزی،  آسیای  در سرزمین‌های 
امن‌تر شد و رفت و آمد دانشمندان، نویسندگان، صنعتگران و همچنین پخش و انتشار افکار 

و آثار نوشتاری آسان‌تر گردید. 
حکمرانان مغول که شمن باور بودند، طبعاً نسبت به هیچ دین و مذهبی تعصب نداشتند 
و از هر روشی که به تحکیم و گسترش حکمرانی مغول‌ها کمک کند، استقبال می‌کردند. 
برخی تاریخ نگاران از تعامل و تسامح خان‌های مغول نسبت به ادیان و مذاهب اتباع تحت 
سلطه خود نوشته‌اند. اما به نظر می‌رسد »شرط این تعامل، در وهله اول آن بود که روحانیون 
ادیان مختلف برای تندرستی و نیکبختی خان‌های مغول دعا کنند، یعنی در واقع حکمرانان 
مغول نسبت به اعتقادات اقوام و ملل مختلف زیر دست خود سیاستی واقع بینانه و منفعت 
گرایانه داشتند.«2 شاید به دلیل همین »واقع بینی«، حاکمان مغول شخصیت‌های کاردان و 
متخصص بومی در علوم و فنون، علم و ادب، فرهنگ و هنر سرزمینهای تحت تسلط خود 
را مورد حمایت قرار می‌دادند. چهره‌های برجسته حکومتی، علمی و حتی فلسفی-عرفانی 
مانند خواجه نصیرالدین طوسی که پس از فتح قلعه الموت به دست مغول‌ها مستقیما به 

1.	 Barthold, V. V.: Orta Asya Türk Tarihi, İstanbul 2015, s. 10
2.	 Golden: Central Asia in World History, pp. 85-86



از اسلام تا صفویان  ||  61  ||

خدمت هلاکو در آمد و یا مولانا جلال الدین بلخی که در مقابل فتوحات هلاکو خاموشی 
اختیار نمود، فقط دو نمونه از این قشر دانشمندان و متفکران بودند. 

شاید نوعی »طنز تاریخ« جلوه کند، اما عجیب و راست است که با وجود کشتار و 
مینیاتور، سبک‌های  نقاشی  فارسی،  ادبیات  ایلخانان  دوره  در  مغول،  ویرانگری حملات 
نوین معماری و تالیف کتاب تشویق و ترویج شد و در دوره تیموریان شعر ترکی جغتایی 

که امروزه شکل معاصر آن اُزبکی خوانده می‌ شود، رشد نمود. 
در ماوراءالنهر و سرزمین‌های ایرانی، اکثر سربازان و حتی فرماندهان مغول و ایلخانی 
پیشروی  طی  که  می‌دادند  تشکیل  ترک‌زبانی  اقوام  افراد  بلکه  مغول‌ها  خود  چندان  نه  را 

لشکریان مغول اسیر و اجیر شده و یا به آنها پیوسته بودند. 
ترک‌زبان  مغول‌ها   ،)1335-1260( ایران  در  مغول  ایلخانان  حکومت  جریان  در 
شدند و روند همگرائی ترک‌زبانان با ایرانیان بومی و فارسی زبان افزایش یافت. مورخ ترک 
گرای ترکیه فاروق سومر که حوزه تخصص او قبایل ترک‌زبان و مهاجرت‌های آنان در این 
دوره است، می‌نویسد: »در آذربایجان دوره مغول، در کنار ترک‌زبان شدن مردم، مغول‌ها 
هم شروع به ترکی صحبت کردن نموده و ترک شدند. این هم به روند ترک شدن مردم قوت 
بخشیده است. در زمان خاندان هلاکو روند اسکان و یکجانشین شدن مغول‌ها و ترک‌ها 
همانند گذشته در آذربایجان شمالی )جمهوری آذربایجان کنونی، م.( بیشتر بوده است. در 
آذربایجان جنوبی )منظور آذربایجان ایران است، م.( این روند بخصوص در مناطق مراغه، 
ارومیه، خوی و حوالی دریاچه ارومیه و در عراق عجم در شهر سلطانیه که بین قزوین و 
زنجان واقع بود و تا حدی در شهر ری متمرکز بود. از نظر جاینام‌ها جالب است که ابتدا 
نام‌های ترکی و فارسی یک محل همزمان بکار برده می‌شد، اما بتدریج نام‌های فارسی کاملًا 

جای خود را به نام‌های ترکی می‌دادند.«1
ترک‌زبان  گروه‌های  دیگر  و  اغوز‌ها  مهاجرت  جدید  امواج  مغول  فتوحات  دنبال  به 
مردم  از  بزرگی  بخش  تدریجی  شدن  ترک‌زبان  بر  مهمی  تأثیر  و  بیشتری گرفت  شدت 
آسیای مرکزی، خراسان، آذربایجان، قفقاز شرقی و آناتولی یعنی بیزانس گذاشت. در این 
مقیاس وسیعی  در  زبان  قفقازی  و  ارمنی  یونانی،  ایرانی‌زبان،  باستانی  سرزمین‌ها جوامع 
نو آمدگان ترک‌زبان را در خود جذب کردند و با آنها در آمیختند، اما زبان آنها و در ترکیه 
ضمنا دین آنها یعنی اسلام را پذیرفتند.2 در دولت‌های چنگیزی و ایلخانی واقع در غرب 

1.	 Sümer, Faruk: Azerbaycan’ın Türkleşmesi Tarihine Umumi Bir Bakış.» Türk Tarih Kurumu, 
Belleten, cilt XXI, sayı 83, Temmuz 1957, s. 435-443 

برای چکیده فارسی این رساله ن.: عباس جوادی، ایران و آذربایجان، ص. 356-349
2.	 Golden: Introduction, pp. 283-308



||  62  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

مغولستان )قزاقستان، قرقیزستان، ازبکستان، ترکمنستان و همچنین تاتارستان(، زبان‌ها و 
لهجه‌های »ترکیک« یعنی مجموعه لهجه‌های مختلف ترکی به زبان عامه مردم تبدیل شد و 

به طور روزافزونی زبان حکومت‌ها گردید.1 
علاوه بر این، امپراتوری مغول بعد از تسلط بر اوراسیا، این منطقه وسیع را تبدیل به 
آزاد تجارت، و همچنین سیر و سیاحت تاجران، معماران، نویسندگان،  پهنه تا حد زیاد 
بنام  ماموران مغول  از  یکی  نمونه،  برای  نمود.  و متخصصین صنایع مختلف  دانشمندان 
»بولاد آقا« بعد از پایان ماموریتی اداری در چینِ دوره دودمان مغولی »یوان«2 به ایران آمد. 
او منبع اصلی »جامع التواریخ« نوشته خواجه رشید الدین همدانی بود که به گفته گلدن3 

اثری بی‌نظیر در شرح »تاریخ جهان« از دیدگاه این مامور ایلخانی است. 
پس از مرگ چنگیز خان امپراتوری وسیع او طبق رسم ترکی-مغولی میان پسرانش 
تقسیم شد. هر بخش به زبان مغولی »اولوس« نامیده می‌شد که معنی ملت یا دولت می‌دهد 
)در ترکی ترکیه کنونی این واژه احیاء شده و معنی »ملت« می‌دهد(. اولوس‌ها از نظر اداری 
همان نقش خان‌نشین‌ها یا خانات‌های ایلاتی آسیای میانه را داشتند. یک خان در راس 
خان‌های  همه  ابتدا  در  بود.  قبایل  از  آن گروه  مطلق  حاکم  داشت که  قرار  »اولوس«  هر 
مرکزی  مناطق  و حاکم کل  ها«  »خان خان  یعنی  خاقان  زیر دست  اولوس‌های چنگیزی 
اما بعد‌ها خان‌های زیردست خاقان شروع به سرپیچی  مغولستان یعنی خود چنگیز بود، 
سه  مرگ  از  پس  سلجوقی  امپراتوری  تقسیم  سرنوشت  شبیه  زیادی  حد  تا  )این،  کردند 

سلطان نخست این سلسله بود(. 
پس از چنگیز مناطق ماوراءالنهر شامل بخارا، سمرقند، تاشکند )چاچ دوره ایرانیان(، 
کابل، کاشغر و خُتن در غرب تا تورفان، »بیش بالیق« و مرکز این خان‌نشین یعنی »آلمالیق« 
در شرق به پسر دوم او »چاغاتای خان« رسید و به همین جهت این »اولوس« نام چاغاتای 
)به مغولی: چاغادای، به صورت عربی شده: جغتای( را گرفت. در سرزمین‌های افغانستان 
کنونی، ایران، خاورمیانه و آناتولی متصرفات مغولی سهم هلاکو شد که یکی از نوه‌های 
چنگیز بود. این حکومت با نام »ایلخانان« معروف شده است. ایلخانان مغول در اواخر قرن 
سیزدهم با وجود منشاء مغولی خود به اسلام گرویدند و همان سنت قدیمی دولت‌داری 

ترکی-ایرانی را ادامه دادند. آنها از »ایرانیت« و فرهنگ و زبان فارسی حمایت نمودند.4 
در دوره ایلخانی، ایران صحنه تغییرات مهمی شد. در حالی که برخی از سرزمین‌های 

1.	 Barthold: Idem: pp. 211, 213
»یوُان« دودمانی مغولی بود که در قرون سیزدهم و چهاردهم در برخی بخش‌های غربی چین حکمرانی می‌کرد. 	.2

3.	 Golden: Turks and Iranians, p. 31
ن. پیوست »تداوم هویت ایرانی« در پایان این کتاب. 	.4



از اسلام تا صفویان  ||  63  ||

ایرانی به دنبال قتل و غارت و ویرانی‌های مغول‌ها به گونه چشمگیری دچار رکود شدند، 
مناطق دیگری شاهد بازگشت رواج بازار و تجارت گشتند. از نظر سیاسی حاکمان ایلخانی 
ایران به طور غیر مستقیم به احیای ایرانی متحد کمک رساندند. »مرزهای دولتی ایران که 
در عهد سلاطین صفوی معین گردید، )به یک استثنای مهم آناتولی( تا حد زیادی شبیه 

مرزهای دوره ایلخانیان بود و کاربرد تعبیر »ایران-زمین« رواج بسیاری یافت.«1 
ساختار  تغییرات  افتاد،  اتفاق  تیموریان  و  ایلخانان  دوره  در  دیگری که  مهم  تحول 
جمعیتی و زبانی مردم ایران بود. در این دوره عنصر »دشت‌های اوراسیا« که امروزه اصولًا 
با تعابیر ترک، ترکی یا »ترکیک« از آن نام می‌بریم، تحکیم یافت. در نتیجه، کمربند زبان‌های 
به  ایران  از شمال  بزرگی  از طریق صفحات  بود،  آغاز شده  مرکزی  آسیای  از  ترکیک که 

آناتولی یعنی ترکیه کنونی گسترش یافت. 

تیمور و دوره تیموری

عاقبت امپراتوری پهناور چنگیزی همان بود که قرار بود در چنین نظام »خان خانی« بشود: 
جنگ پسران و نوادگان چنگیز و نزدیکان آنان بر سر هر اولوس، هر شهر و ولایت. اولوس 
چاغاتای هم از این قاعده مستثنی نبود. به غیر از یکجانشینان کشاورز و شهری که اغلب 
بودند )اساساً در  نزدیک‌تر  به شهرها  آنها که  قبایل چاغاتای،  میان  بودند، در  ایرانی‌زبان 
غرب(، بیشتر تحت تأثیر اسلام قرار داشتند و قبایلی که از شهر‌ها دورتر بودند )اساساً در 
شرق( نسبت به اسلام و شهرنشین‌ها احساس بیگانگی می‌کردند. در این مناطق نزدیک‌تر به 
چین، قشر حاکم قبایل مسلمان شده بود یا به اسلام تمایل داشت، اما بدنه قبایل هنوز یکتا 
پرست نبود.2 در اواسط قرن چهاردهم )مقارن با سال 1350( اولوس چاغاتای عملًا به 
دو بخش تقسیم شده بود: بخش غربی )حدوداً ماوراءالنهر( به »اولوس چاغاتای« معروف 
شده بود و بخش شرقی شامل قزاقستان جنوب شرقی، قرقیزستان، و ایالت سین-کیانگ، 
»موغولیستان« )مُنغولیستان( نامیده می‌شد. در واقع مردم این منطقه غالباً نه مغول، بلکه 

ترک و یا مغول‌های ترکی زبان بودند.3 
)جنوب  سبز«  »شهر  نزدیکی  چاغاتای،  اولوس  در  تیمور  بود که  شرایطی  چنین  در 
ازبکستان کنونی( در قبیله‌ای مغولی الاصل و ترک‌زبان شده به نام »بارلاس« به دنیا آمد. در 
آن دوره چندین تن از جانشینان چنگیز در حال جنگ و گریزی بی‌پایان با یکدیگر و غارت 
1.	 Rueven, Amitai: Il-Khanids, i. Dynastic History, in: EIr, retrieved on 18.01.2022 
2.	 Golden: Central Asia in World History, pp. 65, 93 
3.	 Idem



||  64  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

بین جنگ  تفرقه‌انداختن  به عنوان فرصت خوبی جهت  این وضع  از  تیمور  بودند.  مردم 
سالاران استفاده نمود و در نهایت خود حاکم چاغاتای شد و از آنجا شروع به فتوحات 

گسترده‌ای در سمت غرب نمود.
از حملات  از نظر کشتار و ویرانگری چیزی  فتوحات تیمورلنگ )1405-1336( 
برای  بیشتر  فتوحات  این  نداشت.  باشد، کم  او  مقلد  میخواست  تیمور  خان که  چنگیز 

چپاول‌های متناوب بود و نه اشغال و استقرار دائمی. 
متصرفات تیمور از ترکستان آسیای مرکزی گرفته تا ایران و عراق، شام و دولت عثمانی 
در آناتولی که خراج پرداز تیمور شده بود را در بر می‌گرفت. او حتی سلطان بایزید عثمانی 
را در سال 1402 در نبرد آنکارا اسیر گرفته و به زنجیر بست. سلطان عثمانی در اسارت 
فوت نمود، اما تیمور پیر که این بار سودای فتح چین را در سر می‌پروراند، به سوی شرق 
روانه شد و در راه چین به مرگ طبیعی از جهان رفت. از این شکست عثمانی بیش از نیم 
قرن نگذشته بود که ترک‌های عثمانی پایتخت روم شرقی قسطنطنیه یعنی استانبول را فتح 

نمودند و به پیشروی خود در فراسوی تنگه بوسفور ادامه دادند. 
تیمور با فرهنگ ایرانی-اسلامی شهرهای آسیای مرکزی آشنا بود، اگر چه لشکریان 
ایلاتی او در همین شهر‌ها بار‌ها کشتار و غارت به راه‌انداختند و آنها را با خاک یکسان 
نمودند. تیمور در کنار ترکی آسیای مرکزی که زبان مادری اش بود، به خوبی فارسی حرف 
میزد، اما عربی نمی دانست. البته زندگی خود تیمور اغلب در خارج از شهرها و اساساً 
سوار بر اسب در جنگ و تاخت و تاز گذشت، اما چه وزیران و مشاوران و چه جانشینان 
او مانند پسرش شاهرخ و نوه اش، اختر شناس معروف جهانی »اولوغ بک« با فرهنگ و 
سنت ترکی-ایرانی آشنا و مشوق علم و ادب بودند. در دوره تیمور قبایل چاغاتائی به درجه 
بیشتری با فرهنگ ایرانی-اسلامی منطقه جوش خورده و اقشار بیشتری از آنها یکجانشین 

و شهری شدند.1
برجسته‌ترین  از  را  هِرَوی  جامی  عبدالرحمن  مورخین،  از  بسیاری  ادبیات،  زمینه  در 
شعرای پارسی گوی قرن پانزدهم می‌شمارند. جامی که از شخصیت‌های برجسته طریقت 
احترام  و  و مورد حمایت  نوشته  و عربی  فارسی  به  بسیاری  آثار  بود،  نقشبندی  متصوف 
ویژه آخرین سلاطین تیموری ماوراءالنهر و خراسان بود. نوشته‌ها و شخصیت جامی نفوذ 
بسیاری در دنیای شعر و ادبیات جهان ایرانی و ترکی و همچنین محافل ادبی و سیاسی 

پایتخت‌های عثمانی و مملوکان مصر و هند برانگیخته بود.
همزمان، علیشیر نوائی، پایه گذار زبان و ادب ترکیک-ازبکی و از امیران و مشاورین 

1.	 Bregel: Idem, p. 61



از اسلام تا صفویان  ||  65  ||

دوستان  از  و  داشت  قرار  تفقد جامی  و  مورد حمایت  تیموری،  متاخر  برجسته سلاطین 
نزدیک او به شمار می‌آمد. هم جامی است که در بیتی در باره علیشیر نوائی چنین سروده 

است:
ـــک ـــن تاجی ـــود و م ـــرک ب ـــک ت ـــه ی او ک
هـــر دو داشـــتیم خویشـــی نزدیـــک1

تالیف  با  حال  عین  در  او  می‌سرود.  شعر  فارسی  و  چغتائی  ترکی  زبان  دو  هر  به  نوائی 
م.(  زبان( در سال 905 ق. )1499  اللغتین«2 )مقایسه دو  با عنوان »محاکمه  رساله‌ای 
چنین استدلال نمود که »فارسی و ترکیک توانائی‌های مشابهی دارند، لیکن به نظر می‌رسد 
فرهنگی  باشند، سنت‌های  بیان شده  زبان چغتایی  به  اگر  او، -م.( حتی  اشعار  )در  که 

ایرانی-فارسی جنبه غالب داشتند.«3
و  عمومی  نگاری  تاریخ  شکوفائی  ادامه  در  ناگفته گذاشت که  توان  نمی  نهایت  در 
جهانی با نمونه‌های »جامع التواریخ« رشید الدین فضل الله همدانی و »تاریخ جهانگشای« 
عطاملک جوینی در دوره ایلخانی، سنت تاریخ نگاری ایرانی ادامه و تحکیم یافت و تأثیر به 
سزائی بر سرزمین‌های مجاور مانند هند و عثمانی گذاشت. زبان این آثار غالباً فارسی بود. 
اما آنگونه که پیش‌تر نیز ذکر شد، زبان و آثار کتبی ترکی چاغاتائی نیز در دوره تیموری وارد 

مرحله انسجام و پختگی گردید.
در نیمه دوم قرن چهاردهم حکمرانی تیموریان بخاطر اختلافات شدید و حتی قتل‌های 
دایره  پراکندگی شد و  قبایل ترک و مغول دچار زوال و  خانوادگی و همچنین فشار دیگر 
قدرت آنان عملًا به یکی دو شهر از جمله سمرقند و هرات محدود گردید. در سال 1500 
اتحادیه‌ای عبارت از ازبک‌های قپچاق تحت رهبری یکی از فرماندهان لشکریان مغول بنام 
شیبک خان بر اغلب سرزمین‌های ماوراءالنهر )از جمله ازبکستان کنونی( مسلط شد و سران 
طایفه حاکم تیموری ناچار به فرار گشتند. یکی از آنان »بابُر« نام داشت که پس از مدتی 
مقاومت عقب‌نشینی نموده و سپس در حال عقب‌نشینی به هند حمله کرد. در آن دوره در 
دهلی سلسله‌ای به نام »لودی« )معروف به »نخستین دودمان هندی-افغانی«( بر سر کار 
بود. آنان جانشینان سلسله‌هائی عبارت از ترک‌ها و افغان‌هائی بودند که مدتی پیش از آن در 
جریان حمله‌های سلطان محمود غزنوی و بعد‌ها تیمور لنگ به هند تأسیس یافته بود. آنها 

1.	 Abdullaev, Kamoluddin (2009): Ot Sinʹtsziania do Khorasana : Iz istorii sredneaziatskoi ėmigratsii 
XX veka. Dushanbe, Irfon

2.	 Alisher Nava’i (905/1499): Muḥākamat al-lughatayn, edited and translated by Robert Devereux 
(1966), Leiden

3.	 Golden: Idem, p. 98



||  66  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

نیز همان فرهنگ ترکی-ایرانی آسیای مرکزی و غربی را پی می‌گرفتند. بابُر سلسله لودی را 
برکنار نموده، به عنوان بنیانگذار سلسله »گورکانیان هند« )یا »موغال«( آغاز گر حکومتی در 

هند گردید که با فراز و نشیب‌های بسیار تا اوایل قرن نوزدهم برقرار بود.
قبل از هجوم به هند نیز تیموریان خود را در ضمن گورکانیان یا »کورکانیان« )از تعبیر 
مغولی کورگن یا کورکن به معنی داماد( می‌نامیدند که احتمالًا اشاره‌ای به نقش تیمور در 

رابطه با خان‌های مغول بود.
گورکانیان هند نیز سنت فرهنگی ترکی-ایرانی ماوراءالنهر و خراسان را که با خود به 
هندوستان آورده بودند، ادامه دادند و آن را با فرهنگ‌های مردم بومی هند درآمیختند. در این 
دوره شاعران، معماران، ادیبان و هنرمندان فارسی زبان بسیاری به هند رفته، باعث رواج 
سنت و فرهنگ ایرانی-اسلامی در این سرزمین شدند. به گفته کنفیلد در دوره گورکانیان 
هند »حاکمان و سربازان ترک، اما دبیران و اهل هنر و ادب ایرانی بودند. کاربرد زبان در 
امور فرهنگی نیز به رسم گذشته ادامه داشت: زبان امور دولتی و ادبیات فارسی بود، زبان 

علوم فارسی و عربی بود، زبان امور قضائی عربی و زبان لشکریان ترکی بود.«1
حاکمیت ترک تباران و نفوذ فرهنگ و ادب فارسی در هند از قرن سیزدهم تا پایان قرن 

هجدهم ادامه داشت. این بیت حافظ شیرازی احتمالًا به همین دوره اشاره دارد:

شـــکّر شـــکن شـــوند همـــه طوطیـــان هنـــد
زیـــن قنـــد پارســـی کـــه بـــه بنگالـــه مـــی‌رود

و اما به طور مختصر برگردیم به تحولات ماوراءالنهر پس از شکست تیموریان و بر سر 
کارآمدن شیبانیان.

ازبک‌های قپچاق از اولوس »جوچی« یا »آلتین اوردا« )اردوی زرین( بودند که بعد‌ها 
در سرزمین ازبکستان کنونی خان‌نشین خود را تأسیس نمودند. آنها همه گروه‌های ترک‌زبانی 
را که قبل از آنان به این سرزمین‌ها آمده بودند و همچنین گروه‌های ایرانی‌زبان بومی را تحت 
ترک‌زبان که  کوچ‌نشین‌های  از  چندی  موارد،  بعضی  در  همزمان،  درآوردند.  خود  تسلط 
یکجانشین می‌شدند، تاجیکی زبان شدند. این گروه‌های زبانی و حتی گاه برخی گروه‌های 
نامیده  »سارت«  بودند  هنوز کوچ‌نشین  ترک‌هائی که  طرف  از  شده  یکجانشین  ترک‌زبان 
قرار  میانه  آسیای  ترکی  تأثیر  تحت  آنچنان  تاجیکی  لهجه‌های  برخی  متقابلا،  می‌شدند.2 

1.	 Canfield: Idem, p. 18
در مورد »سارت ها« اطلاعات بسیاری وجود دارد. حتی در اواخر قرن نوزدهم در قازان )تاتارستان( مجموعه‌ای موسوم  	.2
به »فرهنگ کاربردی لغات سارتی به روسی« منتشر شد که در شالوده واژگانی و دستوری آن ازبکی قدیم با تأثیر بسیار 

قوی فارسی و عربی نمایان است. برای توضیحات و منابع بیشتر در باره »سارت ها« و »زبان« آنان ن.
Golden: Turks and Iranians, p. 32



از اسلام تا صفویان  ||  67  ||

نیز سنت گذشته  تیموریان  از  بعد  دوره  در  نامید.  »ترک‌زبان«  را  آنها  می‌توان  که  گرفتند 
کاربرد زبان ادامه یافت، به این معنا که نخبگان جامعه دوزبانه )ازبکی-فارسی(، لشکریان 
ترک‌زبان و بوروکراسی ایرانی و فارسی تاجیکی زبان بود. هنوز هم تأثیر فارسی و واژگان 
از  بیش  به  محاسبه‌ها  برخی  طبق  و  است  قوی  بسیار  معاصر  ازبکی  بر  عربی  و  فارسی 
60-90 در صد می‌رسد.1 در مقابل، اختلاط زبان تاجیکان با ازبکی نیز روندی فزاینده و 
نمایان بوده است. برِگل مینویسد: »تحولات زبانی شکل‌های گوناگون داشته‌اند. ترک‌زبان 
شدن )ایرانی‌زبانان بومی، -م.( احتمالًا در مناطقی روی داده است که ترک‌ها در جریان 
مناطقی  در  بخصوص  شدند،  تبدیل  یکجانشین  مردم  اکثریت  به  خود  شدن  یکجانشین 
مناطقی که گروه‌های  در  می‌زیستند.  یکجا  و  بودند  پرشمار  ترک‌ها  قبیله‌ای  که گروه‌های 
را احاطه  ازبک(  پیشا  زبان )بخصوص گروه‌های  زبان گروه‌های ترکیک  بزرگ‌تر تاجیک 
کرده بودند، ترکیک زبان‌ها بعضا ایرانی‌زبان شده‌اند. یک مورد بسیار رایج دیگر هم دوزبانه 
مردم  فیزیکی  آمیزش  و  اختلاط  نتیجه  می‌رود که  به شمار  مردم  شدن گروه‌های مختلف 
چشمگیرترین  احتمالًا   )…( ترکی-تاجیکی  زبانگی  دو  )…( گسترش  است.  یکدیگر  یا 
مشخصه فرهنگی ماوراءالنهر و فرغانه در این دوره بوده است. پیش از آن، روند مشابهی 

در خوارزم نیز دیده می‌شود.«2
حد  تا  دیدیم،  ماوراءالنهر  و  میانه  آسیای  با  رابطه  در  فرهنگی که  و  زبانی  تحولات 
قابل توجهی در مورد ایرانِ بعد از ترک‌ها، ایلخانان مغول، تیموریان و متعاقبین آنان نیز 
صادق است، اگرچه این تحولات، ویژگی‌های مهم ایران به عنوان کشوری صاحب تاریخی 

طولانی، مردمی یکجانشین و زبان و فرهنگی مستمر و منسجم را در برداشتند.
با پخش شدن اقوام اغوز و ترکمن به نقاط مختلف منطقه و به ویژه ماوراءالنهر، ایران، 
افزایش  نیز  ترکیک  زبان‌های  و گسترش  نفوذ  )ترکیه کنونی(  آناتولی  و  قفقاز، خاورمیانه 
یافت. گسترش و در عین حال تحول زبان‌ها و لهجه‌های ترکی و آمیزش آنان با زبان‌های 
با  همگام  و  همزمان  طور  به  می‌توان  را  عربی  و  فارسی  بخصوص  و  منطقه  بومی  مردم 
تحولات تاریخی و سیاسی در این منطقه پی‌گیری نمود. فعلا با نگاه کوتاهی به موضوع 
مراتب  قویونلو سلسله  آق  و  قراقویونلو  دوره حکومت‌های  در  ترکان  و  ایرانیان  همگرائی 

تاریخی را که شروع کرده بودیم، ادامه دهیم.

1.	 Golden: Idem
2.	 Bregel: Idem, p. 62-63





میان‌دوره ترکمنی

پس از مرگ تیمور )707 ق./1407 م.( و فرزند او شاهرخ میرزا )847 ق./1447 م.( 
حکومت جانشینان تیمور به ماوراءالنهر، افغانستان و شرق ایران محدود گردید. در جانب 
غرب، برخی سرزمین‌های ایران و شرق آناتولی تحت حکومت‌های ایلاتی قراقویونلو و آق 

قویونلو قرار گرفت که اتحادیه‌های قبیله‌ای ترکمن-اغوز بودند.
در فاصله نسبتاً کوتاه بین فروپاشی حکومت‌های ایلخانان مغول و سررسیدن تیمور 
در غرب ایران، بین النهرین و آناتولی، قراقویونلوها در مقابل تیمور رفتاری خصمانه پیشه 
قراقویونلوی  دشمنان  موضع  همین  بخاطر  هم  شاید  قویونلوها،  آق  حالیکه  در  کردند، 
و حتی خدمت  روش سازش  تیمور،  لشکریان  مخرب  نیروی  از  دیگری  درک  یا  و  خود 
گزاری نسبت به تیمور را در پیش گرفتند. خود اوزون حسن آق قویونلو در صفوف لشکر 
عثمانی،  ترکان  دنبال شکست  به  نمود.  عثمانیان شرکت  علیه  بر  آنکارا  نبرد  در  تیموری 
تیمور حکومت دیاربکر را به عنوان پاداش به او سپرد. اما مرگ تیمور مانند همان نمونه 
امپراتوری‌های ایلاتی آسیای میانه شیرازه امپراتوری را در هم ریخت، زیرا تیمور نیز مانند 
دیگر امپراتور‌های قبیله‌ای، همه ایالات و ولایات زیر دست خود را بین فرزندان و معتمدان 
زیردست خود تقسیم کرده و به آنها اختیارات مطلق حکومتی داده بود، در حالی که پس از 
مرگ امپراتور، میراث خواران او نسبت به هیچ کس دیگری احساس مسئولیت و وفاداری 
نمی کردند. در چنین شرایطی بود که قراقویونلو‌ها و آق قویونلوها از فرصت استفاده نموده 
و خلاء حکومت را در این سرزمین‌ها پر نمودند، بی‌خبر از آنکه حکومت‌های خود آنان نیز 

بزودی به همان سرنوشت دچار خواهد شد.
نظر درک ساده‌تر  از  تیمور و شاهرخ  از مرگ  بعد  نقشه جغرافیائی-سیاسی  تجسم 
این دوره مهم است. ماوراءالنهر و خراسان برای مدتی هنوز تحت حکمرانی نوادگان تیمور 
قرار داشت که با یکدیگر در حال رقابت و جنگ قرار داشتند. در این شرایط دو اتحادیه 
ایلاتی موسوم به آق قویونلو و قراقویونلو که در زمان سلجوقیان به ایران، آناتولی و شام 
مهاجرت کرده بودند، از خلاء سیاسی استفاده کرده و بخش‌هائی از غرب ایران، عراق و 
شرق آناتولی را تحت حکمرانی خود درآوردند. در اواسط قرن پانزدهم یعنی مقارن با سال 



||  70  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

1450م. منطقه‌ای شامل آذربایجان، شمال ارس و عراق عجم )موصل، اربیل، بغداد( با 
مرکزیت تبریز تابع حاکمیت جهانشاه قراقویونلو و سرزمین‌های غربی‌تری از ارضروم تا 
سیواس در شمال و دیاربکر، اورفا و ماردین در جنوب با مرکزیت دیاربکر تحت حاکمیت 
سلطان اوزون حسن آق قویونلو قرار داشت. )سرزمین‌های مرکزی و غربی آناتولی تحت 
تصرف ترک‌های عثمانی در آمده بود. در سال 1453 سلطان محمد عثمانی معروف به 

»فاتح« قسطنطنیه پایتخت روم یا استانبول کنونی را تصرف نمود(.
علت نامگذاری دو اتحادیه ایلاتی قراقویونلو و آق قویونلو به غیر از آنچه که آشکار 
است، یعنی احتمالًا »ایلات صاحب گوسفندان سیاه« )قرا-قویونلو( و »ایلات صاحب 
به  را  ما  نباید  نامگذاری  این  اما  نیست.  روشن  دقیقاً  )آق-قویونلو(  سفید«  گوسفندان 
تصوراتی سوق دهد که آنها خویشاوند یا متحد یکدیگر بودند. بر عکس، مانند هر اتحادیه 
ایلاتی که در آسیای میانه دیدیم، این دو اتحادیه، هم با یکدیگر، هم با دیگر ایلات دور و 
نزدیک و هم در داخل خود در حال کشمکش و رقابت مدام قرار داشتند. به همین جهت 
نظام سیاسی، حیطه حکمرانی و همچنین ترکیب قومی و فرهنگی آنان پیوسته متغیر بود. 
بین این دو اتحادیه و در جوار آنها حاکمان محلی و به عبارت معاصر »جنگ سالاران« 
کوچک‌تر حکمرانی می‌کردند. همه این اوضاع ناآرام، آسایش و زندگی مردم و همچنین 
از  مانده  باقی  سرزمین‌های  دیگر  در  چیزی که  بود،  مختل کرده  را  تجارت  و  کشاورزی 
است که  دوره‌ای  همان  این  می‌شد.  مشاهده  نیز  تیمور  و  مغول  ایلاتی  امپراتوری‌های 
»جنگیان مزدور و ماجراجویان، عنان قبایل کوچ‌نشین و دسته‌های اشرار را به دست گرفته 
و زندگی اقتصادی شهر‌ها و روستا‌ها را به هم میزدند و اغلب گذران مردم را کاملًا ساقط 

می‌کردند.«1
از  قبل  می‌دانیم که  اما  نیست،  در دست  ایل  دو  این  ریشه  باره  در  دقیقی  اطلاعات 
تیموریان در منابع تاریخی نامی از این دو اتحادیه ذکر نشده است. این را هم می‌دانیم که 
ترک‌های وابسته به آق قویونلوها و قراقویونلو‌ها بخشی از قبایل ترکمن و اغوز بودند که از 
دوره سلجوقیان به بعد ابتدا به ماوراءالنهر و خراسان و مدتی بعد بخصوص به آذربایجان، 
قفقاز، آناتولی، شمال عراق و شام آمده و ضمن دست‌اندازی به شهرها و روستا‌ها، مراتع و 
زمین‌های کشاورزی مردم بومی را تصرف می‌کردند. دسته‌های مسلح آنان به دنبال فروپاشی 
حکومت ایلخانان و تیموریان از خلاء قدرت استفاده نموده، حکومت این سرزمین‌ها را به 

دست خود گرفتند.
بودند،  ایلاتی  اتحادیه  دو  این  »در سرزمین‌هائی که تحت تصرف  می‌نویسد:  رویمر 

1.	 Roemer: The Turkmen Dynasties, in: Cambridge History of Iran, vol. 6, p. 154



از اسلام تا صفویان  ||  71  ||

مانند دوره‌های قبل، غالباً مردم یکجانشینی عبارت از ارمنی‌ها، کُردها، آرامی‌ها و اعراب 
می‌زیستند و در ابتدا نه چندان گروه‌های ایرانی.«1 او چنین ادامه می‌دهد: »شکی نیست که 
گروه‌های مردم بومی از طرف ترکمن‌ها مورد استثمار و ستم فراوان قرار گرفتند، اما مردم 
بومی هیچ گاه از سرزمین‌های خود رانده نشدند و یا محو و نابود نگشتند. احتمالًا افراد و 
خانواده‌های جداگانه و گاه حتی گروه‌های به مراتب بزرگ‌تری قربانی شرایط آن دوره شده، 
خانه‌های خود را ترک نموده و یا با اعضای ایلات ستمگر ازدواج کرده‌اند. اما مشخصات 
قومی مردم عموماً بدون تغییر باقی ماند، در حالی که گروه‌های بومی مزبور با حاکمیت 
ترکمن‌ها کنار آمدند و در محل زندگی خود باقی ماندند، چنانکه در بعضی موارد امروزه هم 
باقی مانده‌اند. آنچه که در رابطه با نقش این گروه‌های مردم بومی در تحولات سیاسی باید 
نظر گرفت این است که آنها به جز بعضی موارد استثنائی، نقشی در این تحولات نداشتند 
و صرفاً شاهدان حوادث رنج آوری بودند که در مجموع به هیچ صورت نمی توانستند در 

آن دخالتی داشته باشند.«2
ایلات قراقویونلو و آق قویونلو غالباً زندگی چادرنشینی داشتند، گله داری می‌کردند و 
از این جهت به دنبال چراگاه‌های مناسب برای گوسفندان خود بودند. روند مزبور با تشنج 
میان این قبایل و مردم بومی و در عین حال به تدریج آمیزش این دو گروه با یکدیگر و 
مردم بومی و به طور همزمان یکجانشین شدن قبایل ترکمن همراه بود. احتمال می‌رود که 
دستکم برخی از طایفه‌های مهم آق قویونلو )مانند بایندیر( و قراقویونلو )مانند بهارلو( از 
آناتولی مسکون  دوره سلجوقیان کوچ‌نشینی را ترک کرده و در سرزمین‌های میان ایران و 

شده بودند.

قراقویونلوها

سر  به  همدان  و  آناتولی  شرق  آذربایجان،  در  غالباً  بعد  به  دوازدهم  قرن  از  قراقویونلوها 
می‌بردند. در دوره سلجوقیان نام رؤسای قبیله قراقویونلو در رابطه با روستای »بهار« در 
شمال همدان یاد می‌شد و به همین جهت آنها را »بهارلو« یا »باران« نیز می‌نامیدند. به نظر 
مینورسکی، تیمور قراقویونلو‌ها را از شام )سوریه( به ایران و بخصوص همدان و فارس 

آورد. به همین جهت برخی منابع آنها را شاملو و »عرب« هم نامیده‌اند.
اصولًا بسیاری از قبایل و طوایف ترک بر پایه اقامتگاه اصلی و نهائی آنان در جریان 

1.	 Idem
2.	 Idem



||  72  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

آنان نامیده می‌شدند )مانند شاملو، روملو، زیادلو(.  کوچ‌های این قبایل و یا نام رؤسای 
قبایل  از  تیره‌هائی  و  طایفه‌ها  یادآور  آذربایجان  و  آناتولی  ولایات  از  بسیاری  نام  امروزه 
این  به  خراسان  بعداً  و  مرکزی  آسیای  از  پانزدهم  تا  یازدهم  قرون  در  است که  ترک‌زبان 

سرزمین‌ها کوچ کرده و مسکون شده بودند.
تا اواخر قرن سیزدهم قراقویونلوها بر منطقه‌ای از شمال عراق تا ولایات همجوار با 
دریاچه »وان« حاکم شده بودند. آنها پس از مرگ تیمور به سرعت بر آذربایجان که مرکز 
شرقی  ولایات  بر  عثمانیان  و  صفویان  بعدی  تسلط  تا  اما  شدند.  مسلط  بود،  تیموریان 
میان  آناتولی  آذربایجان و شرق  از جمله  و  این سرزمین‌ها  این منطقه، حکومت  و غربی 
جانشینان تیمور، قراقویونلو و نیروی رقیب آنان یعنی آق قویونلو دست به دست می‌گشت.

آق قویونلوها

آق قویونلوها ابتدا در ولایات شمالی و جنوبی دیاربکر در جنوب شرق ترکیه کنونی مستقر 
بایزید عثمانی  تیمور علیه سلطان  آق قویونلو‌ها در حملات  بودند. در سال 1403  شده 
آنان  رقیب  از  قبلًا  عثمانی  لشکریان  بود که  این  آن  انگیزه  یک  احتمالًا  نمودند.  شرکت 
اوزون  از  قراقویونلو  جهانشاه  شکست  از  پس  بودند.  نموده  پشتیبانی  قراقویونلوها  یعنی 
قدرت  رشد  برای  زمینه  و  زوال گذاشت  به  رو  قراقویونلوها  قویونلو، حکومت  آق  حسن 
آق قویونلوها، دستکم برای مدتی نه چندان طولانی، فراهم شد. آق قویونلوها که تبریز را 
پایتخت خود قرار دادند، بخصوص در دوره اوزون حسن و جانشینان او سلطان خلیل و 
سلطان یعقوب، علاوه بر آذربایجان، بر فارس و کرمان مسلط شدند و حاکمان بسیاری از 
ولایات دیگر ایران نیز حاکمیت آق قویونلو را دستکم به صورت تشریفاتی قبول نمودند. 
به نظر برخی تاریخ نگاران، حکومت آق قویونلو برای نائل شدن به این گسترش قدرت در 
ایران، از نیروهای ایلاتی قراقویونلو نیز استفاده کرده و حتی بسیاری از ترکمن‌های عراق 
و شام را به ایران گسیل نموده است. مینورسکی بر آن است که این روند به نوعی اتحاد 
دوباره بخش‌هائی از همان مردم اغوز بود که در دوره سلجوقیان به سرزمین‌های فتح شده 
پخش شده بودند. او می‌گوید در نتیجه این تحولات »اشباع ایران با عناصر ترکمنی افزایش 
یافت.«1 بسیاری از فرستاده‌های غربی از جمله پادشاهی ونیز به ایران دوره آق قویونلو، 
طرز زندگی و رفتار و نقش اجتماعی و فرهنگی این قبایل ترکمن و اغوز در مناطق مختلف 

ایران از جمله آذربایجان را به طور مفصل شرح داده‌اند.

1.	 Minorsky: Tadhkirat al-Muluk, p. 188



از اسلام تا صفویان  ||  73  ||

تغییر زبان

یک نشانه بارز همگرائی و آمیزش ایرانیان بومی و قبایل و ایلات اغوز تغییر تدریجی 
زبان نخست و شفاهی مردم در آذربایجان و مناطق همجوار آن از لهجه‌های شفاهی پهلوی 
آذری به لهجه‌های مختلف ترکی است. قبلًا در مورد آسیای مرکزی و ماوراءالنهر )از جمله 
ترکیه  ترک  نویس  تاریخ  نظر  به  بودیم.  اشاره کرده  روند مشابهی  به  نیز  خوارزم و سغد( 
فاروق سومر تغییر زبان نخست و شفاهی مردم آذربایجان از فارسی به ترکی در سه مرحله 
از مغول‌ها  یافته است: یکم: دوره سلجوقیان، دوم: دوره مغول و سوم: دوره بعد  انجام 
این نظر سومر موافق است.1 طبق  با  پیتر گلدن هم  )قراقویونلو، آق قویونلو و صفوی(. 
همین نظریه، در دو دوره نخست، ایلات ترک اغوز به سوی غرب )آذربایجان و آناتولی( 
ایران  به  آناتولی  از  قبایل  اقوام و  سرازیر شدند و در دوره سوم مهاجرت معکوس همین 
یعنی  این تحول  مرحله سوم  پیتر گلدن،  و همچنین  ترک  مورخ  این  به  بنا  انجام گرفت. 
دوره »مهاجرت معکوس« به ایران، نقشی اساسی در تغییر یا »دگر گشت« زبان شفاهی 
آذربایجانیان ایفا کرده و این مهاجرت‌ها ضمنا در جریان اختلافات با دولت عثمانی، زمینه 

تأسیس دولت صفوی در ایران را فراهم نموده است.2
مینورسکی از یک دوره تقریباً پانصد ساله حکمرانی ترکمن‌ها در تاریخ ایران سخن 
می‌گوید. به نظر او این دوره از سه مرحله عبارت بوده است: مرحله نخست که در سال 
1040 م. با پیروزی اولین سلطان سلجوقی طغرل بیگ بر سلطان مسعود غزنوی و فتح 
نیشابور آغاز شد. مرحله دوم عبارت بود از حکومت قراقویونلو‌ها و آق قویونلوها و بالاخره 
آغاز   1501 سال  در  اسماعیل  شاه  تاجگذاری  و  صفوی  دوره  اوایل  از  سوم که  مرحله 
سلطان  و  خان  غازان  مغول، مشخصا حکومت  ایلخانان  دوره  اواخر  از  احتمالًا  یافت.3 
محمد خدابنده )اولجایتو( که تخت گاهشان تبریز و سلطانیه بود، زبان ترکی )شامل همه 
بین سرآمدان  در  زبان شفاهی  عنوان  به  قارلوقی(  و  قپچاقی  اغوزی،  مانند  آن  لهجه‌های 
حکومتی و لشکری رایج شده بود.4 در این دوره و بخصوص دوره‌های بعدی آق قویونلو‌ها 
اغوز  قراقویونلوها گروه‌های مغول )مانند جلایر و سولدوز( و همچنین گروه‌های غیر  و 
بودند،  آمده  شرقی  آناتولی  و  آذربایجان  به  که  نیز  قارلوق  و  قپچاق  اویغور،  مانند  ترک 
گویشور ترکی اغوزی شدند. زبان شفاهی مغولی نیز در بین قشر محدودی از حکومتداران 

1.	 Golden: Introduction, p. 386
2.	 Sümer: Azerbaycan’ın Türkleşmesi Tarihine Umumi Bir Bakış, s. 429-447
3.	 Minorsky: Tadhkirat Al-Muluk, Introduction, p. 30
4.	 Sümer: Oğuzlar, s. 143-145



||  74  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

ایلخانی رایج بود، اما فارسی همچنان زبان کتبی و دولتی ایلخانیان و سپس آق قویونلو‌ها 
و قراقویونلو‌ها به شمار می‌رفت.

از نظر درک مناسبات قومی و فرهنگی و همگرائی ایرانیان و ترک‌زبان‌ها که به عنوان 
حکمران یا به صورت قبایل کوچ‌نشین به ایران آمده بودند، مطالعه »عرض نامه« یا شرح 
فارسی  به  در سال 1476/881  احتمالًا  که  قویونلو  آق  اوزون حسن  ارتش سلطان  سان 
دوانی،  الدین  نامه«، جلال  »عرض  نویسنده  است.  آموزنده  و  جالب  بسیار  شده،  نوشته 
زمان سان ارتش، خود در محل سان که در »بند امیر« واقع درجنوب تخت جمشید بوده، 
حضور داشته و این گزارش را به امر سلطان خلیل، یکی از پسران اوزون حسن نوشته است. 
مقدمه »عرض نامه« با آیاتی از قران کریم و ستایش سلطان خلیل شروع می‌شود که در آن 
جلال الدین دوانی سلطان خلیل را »پادشاه دین پناه خسرو جمشید« مینامد و کمی بعد در 
ادامه تعریف سلطان می‌نویسد: »… تبار عالیقدرش از اعاظم سلاطین متصل تا جمشید 
است.« مینورسکی در زیرنویسی این توضیح را می‌دهد: »ظاهراً منظور نویسنده این است 
که سلطان خلیل، هم از طرف مادر و هم از طرف پدر ترک خالصی بود و نسب اش به تور 
پسر فریدون میرسید. مطابق عقاید عامه این شاهزادگان با پیشدادیان )جمشید و غیره( 
مربوط می‌شوند.«1 طبق اساطیر ایرانی که شاهنامه فردوسی هم بر آن تاکید کرده، تور یکی 
از شاهزادگان ایرانی بود که به »توران« در آنسوی رود آمو رفته، پادشاهی جداگانه خود را 

تأسیس نمود.
اصولًا از زمان غزنویان و بخصوص در دوره سلجوقیان و حتی اتابکان که نخستین 
پادشاهانشان ترک و منشاء اصلی آنان آسیای مرکزی بود، کوشش تاریخ نویسان، خواجگان 
ثنای سلاطین خود که  برای مدح و  بود که  آن  بر  بودند،  ایرانی  و دبیران دربار که اغلب 
همگی ترک‌زبان بودند، آنها را به نسل بومی و باستانی ایرانی مانند جمشید و انوشیروان 
وصل کنند. بدون شک این کوشش به آن خاطر بکار می‌رفت که مورد خوشایند این سلاطین 
بود. به همین ترتیب می‌بینیم که مثلًا اتابکان، سلجوقیان ترکیه و یا شیروانشاهان شمال 
بیشتر  بلکه  اسلامی،  و  عربی  نام‌های  بعدی، کمتر  سلاطین  یعنی  خود  فرزندان  به  ارس 

نام‌های ایرانی و فارسی )مانند جمشید، خسرو، منوچهر، رستم( می‌دادند. 
مینورسکی در باره ترکیب قومی در لشکر آق قویونلو می‌نویسد: »مشکل است از لحاظ 
نژادی در باره افراد این لشکر بحث کرد. مسلما »بوی نوکران« ترکمن بودند و قسمت اعظم 
جنگجویان از این نژاد بودند، گرچه حتما عناصر دیگری نیز وجود داشته است. پدر زن 
سلطان خلیل امیر سهراب که فرمانده کُردهای چامیشقزاق بود، به احتمال زیاد افراد قبیله 
مینورسکی: پژوهشی درباره امور نظامی و غیر نظامی فارس، در: مجله بررسی‌های تاریخی )شماره 6، سال سوم، دی  	.1

ماه 1347(، ص. 195-187



از اسلام تا صفویان  ||  75  ||

خود را به همراه داشت. خدمه را بی‌شک از میان رعایا انتخاب می‌کردند. دوانی به طرز 
جداگانه نام 340 امیر کُرد و 350 سرکرده قبیله )لُر( شول را ذکر میکند.«1 البته این ارقام 
مربوط به لشکر ایالتی آق قویونلو‌ها در ایالت فارس است. اما به نظر می‌رسد در ایالات 
دیگر هم وضعی مشابه با تصویری مشابه وجود داشته، یعنی اکثر سپاهیان ترک و بخشی 
از آنها کُرد بوده‌اند. مناصب کلیدی نظامی در دربار آق قویونلو و دستگاه لشکری اساساً 
از قبیله اصلی آق قویونلو یعنی بایندیر بودند و منشیان، خواجه‌ها و بخشی از مستوفیان، 

ایرانی بودند.

»ترک و تاجیک«

در زمان غزنویان و سلجوقیان هنوز در تذکره‌نویسی و تاریخ نویسی بین »ترک« و »تاجیک« 
)و یا »تات« یعنی مردم ایرانی و بومی( تفکیک می‌شد. از اواسط دوره صفوی به بعد است 
که در تاریخ نویسی و تذکره‌نویسی تمایز بین »ترک« به معنای وابستگان قبایل ترک‌زبان و 
»ایرانی« به معنای مردم بومی بتدریج از بین می‌رود و تعبیر »ترک« از معنی قومی، نژادی و 
منسوب بودن اصالت جغرافیائی به آسیای مرکزی دور گشته و به معنی »ایرانی ترک‌زبان« به 
کار برده می‌شود. علت این امر باید در آن باشد که در دوره صفویان )بخصوص به دنبال 
اختلافات مذهبی-سیاسی با دولت عثمانی( قبایل ترک‌زبان با مردم بومی ایران اختلاط 
بیشتری می‌یابند و خود ایرانی می‌شوند. ظاهراً دوره قراقویونلوها و آق قویونلوها از این نظر 
هم نقش نوعی پُل و مرحله گذار داشته است. از صفوی به بعد آثار تمایز »ترک و تاجیک« 
با وجود رفتار‌های خودسرانه قزلباش‌ها کمتر بچشم می‌خورد و در زمان قاجار دیگر کسی 
مظفرالدین شاه، عباس میرزا، ستارخان و یا بعد‌ها دکتر مصدق را از نظر قومی ترک ننامیده 
و از بقیه ایرانیان تفکیک نمی نمود. )این، جنبه قومی و تباری استحاله و اختلاط ایرانیان 
و ترکان است که مورد توجه اصلی این فصل کتاب نیست، اما در پیوست‌های همین کتاب 
با عنوان‌های »تداوم هویت ایرانی« و »موضوع ژنتیک« به برخی جنبه‌های اختلاط ایرانیان 

و ترکان اشاره خواهد شد.(
مشاهده  مشابه  وضعی  هم  سابق  )روم(  شرقی  بیزانس  امپراتوری  یعنی  آناتولی  در 
می‌شود، اما در اینجا بیشتر از آق قویونلو‌های آناتولی، شاید »بیگ لیک«‌ها و یا خان‌نشین‌های 
آناتولی و خود سلسله عثمانی است که بین بیزانس سابق و عثمانی نقش پُل و مرحله گذار را 
بازی کرده است. در آنجا هم اقوام و قبایل کوچ‌نشین ترک‌زبان با مردم بومی آناتولی اختلاط 

همانجا 	.1



||  76  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

یافته و ملت جدید »ترک–عثمانی« را به وجود آوردند. زبان رسمی این دولت به تدریج 
ترکی عثمانی و دین غالب آن اسلام شد1، ولی احتمالًا بخاطر کم بودن نسبی تعداد قبایل 
ترک در مقایسه با مردم بومی آناتولی، ترکیب قومی و »نژادی« دولت جدید عثمانی تأثیر 

ناچیزی از مشخصات ژنتیک آسیای مرکزی گرفت.2

برآمدن صفویه

جنبش صفویه که در اواخر قرن پانزدهم حکومت آق قویونلو و باقیمانده‌های قراقویونلو‌ها 
را سرنگون کرده و در نهایت با تأسیس دودمان صفوی، ایران را از نظر سیاسی و مذهبی 

متحول نمود، در آذربایجان ریشه گرفته، رشد نموده بود.
از  اردبیل  در  صفویه  طریقت  اول،  اسماعیل  شاه  تاجگذاری  از  پیش  سال  دویست 
طرف شیخ صفی الدین اسحاق )1252-1334 ق.( بنیان گذاری شد که نخستین مرشد 
این طریقت بود و نام طریقت نیز از اوست. صفویه در ابتدا طریقتی عرفانی بود که مانند 
صد‌ها زاویه و طریقت دیگر بعد از حمله مغول به وجود آمده بود. آنان زهد و عبادت را 
در پیش گرفته بودند و اگرچه از ابتدا در پی تحکیم نفوذ مذهبی و دنیوی خود بودند، اما 
نمی  مداخله  تیموری  و  ایلخانی  یعنی حکومت‌های  زمان خود  امور سیاسی  در  مستقیما 
کردند. مرشدان صفویه در نظر مریدان خود دارای صفات ماوراء طبیعی و معجزات بودند.
او، شیخ صدرالدین  با کمک فرزند و جانشین  باره شیخ صفی و  اثری که در  اولین 
این  اول  در همان فصل  اردبیلی است.  بزاز  ابن  اثر  الصفا«  نوشته شده، »صفوه  موسی، 
کتاب، نسَب جد بزرگ شیخ صفی »ابن پیروز الکردی السنجانی« نامیده می‌شود.3از این 
جهت بسیاری مورخین شیخ صفی را اصالتاً به کردستان منسوب شمرده‌اند. به نظر احسان 
یارشاطر شیخ صفی ایرانی تبار، فارسی زبان و سنی مذهب بوده و این امر از چند نمونه 
اشعارش که در »صفوه الصفا« نقل می‌شود هم معلوم است، اما شاه اسماعیل و نسل‌های 

بعدی صفویان ترک‌زبان شده و دوزبانه بوده‌اند.4
نوادگان شیخ صفی و بخصوص شیخ جنید و شیخ حیدر )به ترتیب پدر بزرگ و پدر 
شاه اسماعیل( که طبق سنت مرسوم، رهبری طریقت را بر عهده گرفتند، از دو نظر سمت 

1.	 Korkmaz, Z.: Anadolu’da Türkçe’nin Yazı Dili Oluşu ve İlk Öncüleri,1984, PDF, viewed on 12. June 
2020

ن. پیوست »عامل ژنتیک در مناسبات ایرانیان و ترکان« در پایان همین کتاب. 	.2
ابن بزاز اردبیلی: صفوه الصفا، به کوشش غلامرضا طباطبائی مجد، تهران 1373، ص 70 	.3

4.	 Ehsan Yarshater: AZERBAIJAN vii; The Iranian Language of Azerbaijan, Encyclopaedia Iranica, 
Vol. III, Fasc. 3, pp. 238-245



از اسلام تا صفویان  ||  77  ||

و سوی جنبش صفویه را تغییر دادند. اولًا از نظر سیاسی، این مرشدان طریقت و نمایندگان 
راه  از  حتی  آوردن حکومت  دست  به  مشخص  هدف  می‌شدند،  نامیده  »خلیفه«  آنان که 
نظامی را در پیش گرفتند و ثانیاًً از نظر مذهبی، آنها از دوره جنید به بعد به شیعه دوازده 
امامی و غالی گرویدند، مذهبی که برای امامان خود و اعضای خاندان آنان مقام الوهیت 
ادعای  و  بوده  مذهب  سنی  پژوهشگران  اکثر  قول  به  شیخ صفی  خود  اگرچه  بود.  قائل 
سیادت نداشته، جانشینان بعدی او و بخصوص شاه اسماعیل خود را مستقیما منسوب به 

آل علی می‌شمرد )»آنام دیر فاطمه، آتام علی دیر« یعنی مادرم فاطمه و پدرم علی است(. 
مریدان شیوخ صفوی کشته شدن در راه امامان شیعه و »نمایندگان« آنان یعنی جنید، 
حیدر و بعد‌ها اسماعیل را »شهادت« و راه وصول به »جنت اعلی« می‌شمردند. آنان بر این 
باور بودند که اسماعیل به راستی »ظل الله« یعنی سایه خدا و نماینده امام غایب بر روی 
امام اول شیعیان علی بن  بار‌ها  نیز در اشعار ترکی خود  زمین است. خود شاه اسماعیل 
ابیطالب را به عنوان مقامی الهی ستوده، او را »حق« و »کردگار« و خود را »حقین سری« 
)سرِحق( نامیده و یا مریدانش را به سجده در مقابل خود وا داشته است. این قبیل نمونه‌ها 

از سوی بسیاری مورخین به عنوان نشانه‌های آشکار ادعای الوهیت تعبیر شده است.1
پنجاه، شصت سال مانده به تاجگذاری شاه اسماعیل در تبریز و تأسیس سلسله صفوی 
)1501(، آذربایجان تحت حاکمیت جهانشاه قراقویونلو بود که در رقابتی شدید با اوزون 
ایران و  بین  حسن آق قویونلو قرار داشت. نیروی آق قویونلو در وسط، مانند یک حائل 
دولت نوپا و در حال گسترش عثمانی واقع شده بود. تخت گاه قراقویونلو‌ها تبریز و مرکز 
آق قویونلوها »آمِد« )دیاربکر کنونی( بود، در حالیکه عثمانی‌ها به تازگی )1453( با فتح 
داده  قرار  پایتخت خود  و  را مرکز  آن  پایتخت روم شرقی، قسطنطنیه )استانبول کنونی(، 

بودند.
شرایط  و  زمینه  که  داد  رخ  منتظره‌ای  غیر  و گاه  سریع  مهم،  اتفاقات  مدت  این  در 
تأسیس سلسله صفوی و در عین حال تحکیم دولت عثمانی را مهیا نمود. طریقت صفویه 
که حدود صد و پنجاه سال پیش از آن ایجاد شده بود، بخصوص در زادگاه بنیانگذارش 
شیخ صفی یعنی اردبیل و همچنین دیگر ولایات آذربایجان بسیار با نفوذ شده بود. قدرت 

مثلًا ن. به اشعاری مانند: منم بیر تن، ولی جانیم علی دور )من تنها یک جسم هستم، اما جانم علی است( 	.1
من اول سرباز جانبازم، فلک فوقونده دیر داریم )من آن سرباز جانباز هستم که خانه ام در ماوراء فلک است( 	

آدیم شاه اسماعیل، حقین سری یم )نام من شاه اسماعیل است، من سر حق هستم( 	
در این مورد برخی منابع عثمانی و ترکی بی‌شک زیاده روی کرده و در مقابل، بعضی منابع ایرانی تلاش نموده‌اند شرایط  	
سیاسی و تاریخی این قبیل نمونه‌ها را توضیح دهند یا توجیه کنند. مدلل‌ترین اثری که نگارنده در این باره خوانده، 
رساله مینورسکی »اشعار شاه اسماعیل یکم« )به انگلیسی، در زیر( است. برای منابع بیشتر ن. پاتس: کوچ‌نشینی در 

ایران، ص. 222-224 )در زیر(:
Minorsky: The Poerty of Shah Isma’il I, p. 126a
Potts: Nomadism in Iran, pp. 222-224



||  78  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

نفوذ  مانع گسترش  توانستند  نمی  آنها  اما  بود،  قراقویونلوها  اختیار  در  سیاسی  و  نظامی 
صفویان شوند که در کنار تبلیغات شیعه دوازده امامی و غالی و بسیج پیروان سرسپرده 
خود، به گونه فزاینده‌ای در پی کسب قدرت بودند. به نظر می‌رسد در سلسله مراتب شیوخ 
میل  غالی  به شیعه  مذهبی  نظر  از  بود که  نخستین کسی  جنید  مرشدان صفوی، شیخ  و 
نموده و به بسیج فعال طرفداران خود در سرزمین‌های قراقویونلو )آذربایجان و اران/آران 
یعنی تقریباً جمهوری آذربایجان کنونی(، آق قویونلو )بین قراقویونلو و عثمانی( و عثمانی 

پرداخته است.
پس از مرگ پدر جنید، عموی او جعفر )و نه طوری که سنت طریقت‌ها بود، خود 
جنید( در اردبیل شیخ و مرشد طریقت شد. در آن دوره جنید غالباً دور از اردبیل و مشغول 
سفرهای تبلیغاتی خود در اران، آذربایجان و آناتولی به سر می‌برد، در حالیکه شیخ جعفر 
که مورد حمایت جهانشاه قراقویونلو و داماد او بود، از فعالیت‌های جنید ناراضی می‌نمود 
و از تحریک حکام قراقویونلو بر ضد تبلیغات جنید سر باز نمی زد. برخی مورخین گفته‌اند 

که شیخ جعفر احتمالًا مخالف تمایلات شیعی و سیاسی جنید بوده است.
آمِد )دیاربکر  به  این میان شیخ جنید که در پی گسترش نفوذ سیاسی خود بود،  در 
کنونی( تخت گاه اوزون حسن، رقیب سرسخت جهانشاه قراقویونلو، رفت و سه سال در 
آنجا مانده و مشغول تبلیغات شد. او درنهایت با خواهر سلطان اوزون حسن آق قویونلو 
ازدواج نمود. اوزون حسن نیز برای تحکیم قدرت خود در مقابل دولت عثمانی، با دِسپینا 

خاتون دختر پادشاه مسیحی و یونانی زبان دولت ترابوزان وصلت کرد. 
در سال 1467 اوزون حسن آق قویونلو در دو نبرد بزرگ رقیب قراقویونلوی خود را 
شکست داد و وارد تبریز، تخت گاه قراقویونلوها شد. مانند بسیاری حکومت‌های ایلاتی 
یعنی جهانشاه،  قبیله و حکومت،  رئیس  با شکست و مرگ  قراقویونلوها  دیگر، حکومت 
متلاشی و در نتیجه کشاکش رقیبان خویشاوند بر سر سلطنت و ریاست ایل، از هم پاشید. 
اوزون حسن با فتح آذربایجان پایتخت خود را از آمِد )دیاربکر( به تبریز منتقل کرد وعنوان 
او  قراقویونلوی  رقیب  حسن  اوزون  از  قبل  چیزی که  خود گرفت،  به  را  ایران«  »پادشاه 
جهانشاه نیز انجام داده بود. سی و چند سال بعد نیز اسماعیل، فرزند حیدر، با نام شاه 
اوزون  بر سرگذاشت.  تاج  تبریز  ایران« در  با همان عنوان »پادشاه  اول صفوی  اسماعیل 
حسن به عنوان »پادشاه ایران« از روابط جدید خانوادگی خود با دربار ترابوزان استفاده کرده 
و با اعزام نمایندگانی به پادشاهی‌های اروپائی از قبیل ونیز، مجارستان و لهستان، خواستار 
اتحاد عمل علیه دولت عثمانی شد.1 )قبل از اوزون حسن، رقیب قراقویونلوی او جهانشاه 

1.	 Malgorzata Dabrowska: Uzun Hasan’s Project of Alliance with the Polish King (1474), pp. 171-185



از اسلام تا صفویان  ||  79  ||

نیز با عنوان »پادشاه ایران« در تبریز حکمرانی می‌کرد. در همین دوره دولت‌های عثمانی و 
همچنین اروپائی مانند ونیز و لهستان نیز به نوبه خود سلاطین قراقویونلو و آق قویونلو را 

به عنوان »پادشاه ایران« شناخته و با آنها مکاتبه نموده‌اند1.
هنوز  می‌رفت که  به شمار  روم شرقی  امپراتوری  باقیمانده‌های  آخرین  ترابوزان جزو 
به تصرف ترک‌ها در نیامده بود. هم سلطان عثمانی و هم اوزون حسن خواهان تصرف 
ترابوزان بودند. شیخ جنید نیز ظاهراً چنین سودائی در سر می‌پروراند، اما از طرفی یارای 
رقابت با عثمانی را نداشت و از طرف دیگر تعرض به ترابوزان روابط خانوادگی و سیاسی 

او را با اوزون حسن آق قویونلو به خطر می‌انداخت. 
منطقه  در  ساله‌اش  چند  سفرهای  با  را  خود  تبلیغاتی  و  سیاسی  فعالیت‌های  جنید 
افزایش داد. دسته‌های مسلح او موسوم به قزلباشان که از میان قبایل ترکمن انتخاب شده 
بودند، جهت حمله و غارت روانه ارمنستان و گرجستان و سرزمین‌های چِرکِس‌های همسایه 
در شمال قفقاز می‌شدند و همزمان در میان قبایل تحت حاکمیت عثمانی‌ها، قراقویونلو‌ها 
و  حملات  اینگونه  می‌نمودند.  تحریک  خود  حاکمان  ضد  بر  را  مردم  قویونلو‌ها  آق  و 
شیروانشاهان  ارس گردید.  شمال  در  شیروانشاهان  با  نزاع  ایجاد  باعث  دست‌اندازی‌ها 
اصالتاً عبارت از خاندانی بنام »یزیدیان« وابسته به قبیله عربی »شیبان« بودند که پس ازفتح 
بعد‌ها ترک‌زبان  و  ایرانی  و در مدت کوتاهی  آمدند  ارس  به شمال  اعراب  از سوی  ایران 
شدند.2 در جریان این منازعات نظامی، جنید در شیروان به قتل رسید. فرزند شیخ جنید، 
مرشد صفویه  و  شیخ  شیروانشاهان،  نیروهای  توسط  پدر  کشته شدن  از  پس  حیدر، که 
شد، راه سیاسی و مذهبی جنید را ادامه داد. او همچنین با دختر اوزون حسن و دسپینا 
خاتون یعنی عالم شاه بگوم مارتا وصلت نمود. اسماعیل که مدتی بعد دودمان صفویان را 
بنیانگذاری کرد، محصول این وصلت بود. با این ترتیب مادر شاه اسماعیل، مرشد و شیخ 

صفویه، اصالتاً از اشراف مسیحی و یونانی زبان ترابوزان بود.
مربوط  روایات  باره  در  هم گهگاه  هنوز  بحث‌هائی که  بنگریم،  هم که  منظر  این  از 
جدیت  از  دور  می‌شود،  مطرح  آنان  ترکی«  »نژاد  و  تبار  یا  و  صفوی  خاندان  سیادت  به 
علمی جلوه می‌کنند. نیای شاه اسماعیل یعنی شیخ صفی اردبیلی از خاندان پیروز الکُردی 
1.	 Roemer: Idem., 339; Fragner: Shah Ismail’s Farmans and Seneds, pp. 38-39

مثلًا ن. دو نامه سلطان سلیم عثمانی به سلطان الوند آق قویونلو که در آن سلطان سلیم، الوند را »شهنشاه ایران« 
می‌نامد )عبدالحسین نوائی: اسناد و مکاتبات تاریخی ایران، تهران 2536، صص. 707-700(.

شیروانشاهان پس از اسلام بر بخش مسلمان شمال ارس حاکم شدند و با فراز و نشیب معینی تا تأسیس سلسله صفویان  	.2
در حکومت شیروان و اران )جمهوری آذربایجان کنونی( بودند. آنها بزودی نام‌های ایرانی گرفتند و فرهنگ و ادب 
ایرانی را ترویج نمودند. نظامی گنجوی و خاقانی شروانی برجسته‌ترین شاعران این دوره بودند. شیروانشاهان از قرن 
نهم تا اوایل قرن شانزدهم گاه به صورت مستقل و گاه به عنوان عامل حکومت‌های بزرگ‌تر منطقه مانند ایلخانان و آق 

قویونلوها حکمرانی نمودند.



||  80  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

السِنجانی از شمال عراق بود. نوه شیخ صفی یعنی شیخ صدرالدین از مادری گیلانی بود. 
مادر شاه اسماعیل دختر اوزون حسن ترکمن و آق قویونلو بود که مادری یونانی زبان و 
مسیحی از شاهزادگان ترابوزان داشت . بنا بر این شاه اسماعیل علاوه بر اصالتی ایرانی، 
یک »رگ« یونانی و یک »رگ« ترکی هم داشت. با این همه اختلاط، آن هم فقط در هشت، 
از  اثری  مادری  نیاکان  یا  شاه کردی سنجانی  پیروز  از  قبل  نسل  اگر چند  نسل، حتی  نُه 
سیادت هم بوده باشد، آیا چیزی از سیادت خاندان صفوی یا وابستگی آنان به این و آن 
»نژاد« و تبار باقی می‌ماند؟ اینگونه بحث‌ها جدی نیستند و به نظر می‌رسد اصولًا تحت 
تأثیر تعصب یا نا آگاهی‌های تاریخی مطرح می‌شوند، در حالیکه موضوع اصلی که باید 
در نظر گرفته شود، نقش شیخ صفی یا جنید و حیدر یا اسماعیل و یا هشتاد سال بعد 
شاه عباس اول )او هم از یک مادر مازندرانی!( در تاریخ سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و 

فرهنگی ایران و این منطقه است.
مورخین در مورد وصلت‌هائی که در رابطه با اوزون حسن، شیخ جنید یا شیخ حیدر 
ازدواج‌های  بی‌شک  می‌گویند.  دوراندیشی سیاسی سخن  و  از مصلحت  رفت،  آن  شرح 
رایج  سیاستی  رقیبان،  برابر  در  سیاسی  خودی  نیروی  تقویت  برای  مصلحتی  و  سیاسی 
در منطقه و جهان به شمار می‌رفت. قومیت، زبان یا مذهب مانعی در این راه نبود. این 
در جبهه عثمانی‌ها نیز چیزی عادی محسوب می‌شد. مادران اکثر سلاطین و شاهزادگان 
عثمانی اصالتاً مسیحی )رومی، یونانی، روس، لهستانی، ونیزی و غیره( بودند. همچنین، 
در حالی که آق قویونلوهای مسلمان و ترک اغوز برای حفظ و گسترش متصرفات خود 
علیه عثمانی‌های هم قوم و هم زبان خود می‌جنگیدند، سلاطین عثمانی، قبایل مسلمان و 
ترک اغوز را که به طرفداری از صفویه برخاسته و به ایران مهاجرت می‌کردند، قلع و قمع 

می‌نمودند.
دولت  دو  دهنده  تشکیل  نظامی  و  دولتی  عناصر  است که  آن  اینجا  در  جالب  نکته 
عثمانی و صفوی در آن برهه معین تاریخی اساساً قبایل ترک و اغوز بودند که با وجود 
به  روم( که  و  )ایران  بومی  ملت  دو  با  بین خود،  زبانی  و  قومی  نزدیک  بسیار  مشترکات 
صورت دولت خودی )یعنی صفوی وعثمانی( آنان در آمده بودند، آمیزش یافته و در هر سو 
بنیانگذار دو دولت بزرگ و متمایز ایران و ترکیه شده‌اند. در طرف شرق، ایرانیان با وجود 
همه فراز و نشیب‌ها با ترکان اختلاط یافتند و تبدیل به یک ملت صاحب و مدافع سرسخت 
یک دولت )ایران صفوی( شدند و در سوی غرب، هم تباران و هم زبانان همان ترکان با 
وجود همه فراز و نشیب‌های ویژه خود به تدریج با مردم بومی و غالباً رومی، آناتولیائی 
)ترکیه  دیگر  دولت جدیدی  مدافع سرسخت  و  و صاحب  درآمیختند  آناتولی  مسیحی  و 



از اسلام تا صفویان  ||  81  ||

عثمانی( گشتند. در فصل مربوط به صفویان این موضوع کمی بیشتر تحلیل خواهد شد.
البته فقط ازدواج‌های سیاسی باعث تقویت نیروی اوزون حسن آق قویونلو یا مدتی 
نیروی  و  برنامه‌ریزی  مهارت،  تردید  بدون  نشد.  صفوی  اسماعیل  شاه  قزلباش‌های  بعد 
نظامی، سیاست گذاری و حتی تصادفات غیر منتظره در تحولات بعدی سهم به مراتب 

بزرگ‌تری داشته‌اند.
از سوی دیگر قتل پدر اسماعیل یعنی شیخ حیدر به فاصله نسبتاً کوتاهی پس از قتل 
جد او شیخ جنید توسط شیروانشاه در شمال ارس که عامل آق قویونلو بود، فرزندان و 

طرفداران شیعه و علوی شیخ حیدر را در راه کسب قدرت جری‌تر نمود.
صفویان  مذهبی  و  سیاسی  نفوذ  افزایش  از  که  قویونلو  آق  حکومت  باقیمانده‌های 
از مرگ حیدر مرشد  فرزند شیخ حیدر، سلطان علی که پس  بودند، سه  افتاده  به هراس 
جدید صفویه و رهبر این جنبش شده بود، ابراهیم و اسماعیل هفت ساله را در اردبیل به 
اسارت گرفته و در استخر فارس محبوس نمودند. در کشاکش و رقابت خونین بین وارثان 
حکومت آق قویونلو، سه فرزند شیخ حیدر ابتدا از زندان آزاد شدند. سلطان علی در جریان 
این کشمکش‌ها کشته شد. ابراهیم و اسماعیل پنهانی به اردبیل و سپس لاهیجان گریختند. 
پنج سال بعد اسماعیل در سن دوازده سالگی به عنوان شیخ و مرشد آینده طریقت صفویه 

تحت حمایت و تعلیم مذهبی، فرهنگی و نظامی فعالین و صوفیان قزلباش قرار گرفت.
دوره جدید تبلیغات و بسیج مذهبی و نظامی شروع شده بود. همگی دو سال بعد، 
و  عراق  آناتولی،  ترکمن  قبایل  میان  از  خود  سرسپرده  پیروان  بسیج  دنبال  به  اسماعیل، 
سوریه، در تبریز تاج بر سر نهاد، خود را »پادشاه ایران« اعلام کرد و شیعه دوازده امامی را 

مذهب رسمی ایران اعلام نمود.
از این تاریخ تا سیزده سال بعد )1514/920( دوره اصلی و تعیین‌کننده‌ای برای شاه 
اسماعیل به شمار می‌رفت تا حکمرانی بر اکثر ولایات ایرانی را به دست آورد، باقیمانده 
دسته‌های آق قویونلو و قراقویونلو را به طرف خود جذب کند تا توان رویاروئی با دولت 
نبرد چالدران )آذربایجان غربی( در شمالی‌ترین ولایت  آورَد.  نوپای عثمانی را به دست 

مرزی میان ایران و ترکیه کنونی نقطه اوج این رویاروئی بود.





صفحه جدید تاریخ: صفویان

چهل، پنجاه سال قبل از تاجگذاری اسماعیل )1501( به عنوان نخستین پادشاه صفویان، 
پدر بزرگ و پدر او، جنید و حیدر شخصا طی سفرهای متمادی در آذربایجان، قفقاز و 
پشتوانه  بودند.  پرداخته  خود  طرفداران  نظامی  و  مذهبی  تعلیم  و  بسیج  به  آناتولی  شرق 
مردمی آنان اساساً ایلات ترک‌زبانی بودند که از سلجوقیان به بعد در این مناطق مسکون 
شده بودند. این گروه‌های ایلاتی در دوره ایلخانان مغول و تیموریان قدرت چندانی برای 
تیموری  با فروپاشی آخرین حکمرانان  اما همزمان  نداشتند،  اندام مستقل سیاسی  عرض 
در غرب ایران و شرق آناتولی وارد صحنه سیاسی منطقه شدند. دو گروه‌بندی اصلی این 

ایلات، قراقویونلو‌ها و آق قویونلوها بودند که در فصل گذشته به آن اشاره شد. 
مرشدان،  سیاسی  و  مذهبی  تبلیغات  تأثیر  تحت  اغوز که  ترک‌زبان  ایلات  مهم‌ترین 
لو،  تکه  استاجلو،  از شاملو،  بودند  بودند، عبارت  قرار گرفته  و مریدان صفوی  خلیفه‌ها 
بیات، روملو، قاجار، قرامانلو، افشار، ذوالقدر و تیره‌های مختلفی از ایلات دیگر اغوز. آنها 
بعد‌ها بدنه نظامی لشکریانی را تشکیل دادند که شاه اسماعیل و سلسله صفوی او را بر سر 
کار آورده و تا مدت‌ها آن را محافظت نمودند. به گفته مورخین، همه آنان ابتدا به غرب 
ایران، آناتولی، عراق عجم و شام مهاجرت کرده بودند، اما بعد‌ها اساساً با تشویق و ترغیب 
صفویان )و بنا به روایات دیگر، ابتدا با تشویق تیمور لنگ و دیرتر آق قویونلوها( به ایران 
باز گشتند.1 بدون شک اختلافات گروه‌های ایلاتی نامبرده با حکومت نوپای عثمانی نیز 
که در پی تحکیم قدرت دولتی خود و کاهش مناسبات و اصول زندگی عشیره‌ای و ایلاتی 
بود، در روند »بازگشت به شرق« این ایلات نقش مهمی داشت.2 رزمندگان این ایلات را 
که پس از شیخ جنید کلاهی سرخ با دوازده نشان یادآور دوازده امام شیعه بر سر داشتند، 

»قزلباش« می‌نامیدند.
انجام گرفت،  قویونلو‌ها  آق  و  قراقویونلو‌ها  زدن  زمینه کنار  در  صفویان که  برآمدن 
نخستین قدم در ایجاد دولت جدید ایران در برابر دولت عثمانی بود. ایلات اغوز ترکمن 

1.	 Matthee: Safavid Dynasty, in: EIr online, viewed on 13.06.20.
ن. جوادی، ع.: قبایل ترکمن بین صفوی و عثمانی، در: ایران و آذربایجان در بستر تاریخ و زبان، ص. 78-66 	.2



||  84  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

در این روند نقشی کلیدی داشتند.
مینورسکی می‌نویسد »در دوره حکومت دو سلسله ترکمن آق قویونلو و قراقویونلو، 
ایلات ترک‌زبانی که در زمان سلجوقیان به سوی ارمنستان، شمال عراق، شام و آناتولی رفته 
بودند، به سمت شرق )یعنی ایران، -م.( بازگشتند. در نتیجه بخش‌های پراکنده شده مردم 
واحد اغوز به یکدیگر پیوستند و بدین ترتیب ایران با مشخصات ترکمنی لبریز گردید.«1 از 
این جهت، به نظر مینورسکی، »صرفنظر از اینکه صفویان در بیداری ملی ایرانیان چه نقشی 
بازی کرده‌اند، چندان بیمورد نیست که اوایل سلسله صفوی را دوره سوم مهاجرت ترکمن‌ها 
از غرب به سوی شرق شمرد. اکثریت بزرگ حامیان شاه اسماعیل وابسته به ایلات مستقر 
در آسیای صغیر )ترکیه کنونی، م.(، سوریه و ارمنستان همراه با مخلوطی از ایلات جدا شده 

از گروه‌های به یکدیگر رقیب آق قویونلو و قراقویونلو بودند.«2

تقسیم شیرینی پیروزی

شاه اسماعیل بعد از غلبه بر باقیمانده‌های حکومت‌های آق قویونلو و قراقویونلو و همچنین 
پیروزی بر فرخ یسار، آخرین شیروانشاه در شمال ارس، در سال 1501 به عنوان »پادشاه 
ایران« تاج بر سر نهاد و با کمک همان نیروهای قزلباش که غالباً از آناتولی به او پیوسته 
بودند، در مدتی نسبتاً کوتاه اکثر سرزمین‌های ایران کنونی بعلاوه شرق قفقاز و بغداد را 

تحت کنترل خود در آورد.
بعد از دو، سه قرن ناروشنی در مرزهای ایران و آناتولی که با زوال سلجوقیان شروع 
شده و با دست به دست شدن این سرزمین‌ها بین حکومت‌های کوچک و بزرگ ایلخانان، 
تیموریان و حکومت‌های قبایل ترکمن تشدید شده بود، بالاخره مرزهائی شکل می‌گرفتند 
که بنا بود برای چند قرن بعد بین ایران و عثمانی کم و بیش ثابت بمانند. اما هنوز مرزهای 
شرقی در خراسان و سیستان همچنان ناروشن بودند، زیرا از طرفی حکومت باقیمانده‌های 
تیموریان و از سوی دیگر حملات ازبکان همچنان ادامه داشت - تا اینکه اسماعیل این 
سرزمین‌ها را هم کم و بیش به امپراتوری جدید صفوی علاوه نمود. کم و بیش، البته، و نه 

مانند مرزهای ایران در قرن بیستم و قرن حاضر. 
بسیاری مورخین گفته‌اند که به دنبال دو، سه قرن دوره ملوک‌الطوایفی بعد از سلجوقیان، 
در آمدن اکثر سرزمین‌های ایرانی تحت لوای یک حکومت واحد و نسبتاً منسجم، مهم‌ترین 

1.	 Minorsky: Tadhkirat Al-Muluk, p 188
2.	 Minorsky: Idem 



از اسلام تا صفویان  ||  85  ||

دست آورد اسماعیل بود. اما بهائی که برای این دست آورد پرداخت شد، چشمگیر بود. 
ایران  این  ایالات و ولایات  تقریباً همه  فرماندهی لشکر و حکومت‌های محلی  قزلباشان 

جدید و نسبتاً متحد را به دست خود گرفتند.
در این مرحله نهائی تخمین تعداد کل نیروهای ایلات فاتح قزلباش مشکل است. اما 
منابع تاریخی نوشته‌اند که تا فتح تبریز بیش از هفت هزار نفر از جنگجویان قبایل ترکمن 
روم )آناتولی( و شام که همگی قزلباش نامیده می‌شدند، همراه با سران و فرماندهان خود 
در لشکر اسماعیل حضور داشتند. در این منابع، ایلات و طایفه‌های قزلباش که حکومت 
شاه اسماعیل اول صفوی را بر سر کار آوردند و در دوره جانشین او شاه طهماسب اول نیز 

هنوز فعال بودند، چنین ثبت شده‌اند:1

ایلات دخیل در تأسیس پادشاهی صفویان

شاملواز شمال شرقمدیترانهو شمال غربشام )تابستان‌ها در شرق آناتولی( 
تکلواز جنوبآناتولی )آنطالیه، اسپارتا، منتش(

ذوالقدراز بخش علیایفراتبینسوریهوترکیهکنونی )ماراش یا مرعش، یوزقات(
استاجلو )استاجه لو( از شرقآناتولی

روملوازشرق و مرکز آناتولی )سیواس، آماسیه و توقات(
افشارازآناتولی )از دوره طهماسب به بعد(

قاجاراز شمال و شرقآناتولی )از دوره طهماسب به بعد(
قرامان )قره‌مان، قارامان( از جنوب آناتولی و اطرافقونیه 

ورساقاز منطقهکیلیکیهدر شمال دریایمدیترانه
بیات از شرقآناتولیو شمال عراق

ترکمان )بیشتر در شرق و جنوب ترکیه. این تعبیر در دولت عثمانی به ترک‌هائی اطلاق 
می‌شد که به چادرنشینی ادامه می‌دادند و نسبت به دولت عثمانی و جمع آوری مالیات 

سرکشی می‌نمودند.(
قبایل و طایفه‌های کوچک تر: قرامانلو، بهارلو، آلپائوت، آغاچری، سعدلو )احتمالًا همه 
از باقیمانده‌های قراقویونلو(، ایسپیرلو، ورساق، چپنی، عربگیرلو، تورغودلو، بزجلو، 

اجبرلو، خنسلو 
تعداد اندکی از طایفه‌ها و امیران جغتای )گرایلو( و کُرد.

از جمله ن. سومر: نقش ترکان آناتولی، ص. 134-55 	.1



||  86  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

ترکان  »نقش  عنوان  با  سومر  فاروق  ترک  مورخ  معروف  برپایه کتاب  فهرست  این 
آناطولی در تشکیل و توسعه دولت صفوی« )ترجمه فارسی، تهران 1371( تهیه شده است.

در تاریخ، نخستین فهرست‌های قبایل قزلباش در اوایل صفویان منتشر شده است. 
مثلًا در نخستین سال‌های سده هفدهم م. فهرستی از طرف شخصی به نام »اُلغ بیگ« یا 
اُروج بیگ معروف به »دون ژوان ایران« از قبیله بیات تهیه شد که همراه با سفیر شاه عباس 
به اسپانیا سفر کرده بود. او در این فهرست که در اسپانیا منتشر شده، از 32 قبیله نام می‌بَرد 
و علاوه میکند که »این سی و دو خاندان اشرافی1 در ایران صاحب بالاترین نفوذ و قدرت 
هستند. هر حاکمی که به هر شهر ایران منصوب شود، لزوماً و حتما باید از اشراف قبایل 
نامبرده باشد.«2 باید توجه کرد که بخاطر املای اسپانیائی متن، تشخیص برخی نام‌های این 

قبایل چندان روشن نیست. 3

فهرست قبایل قزلباش بنا به »دون ژوان ایرانی«

1. استاجلو، 2. شاملو، 3. افشار، 4. ترکمان، 5. بیات، 6. تکه لو، 7. هرماندال )؟(، 8. 
ذوالقدر، 9. قاجار، 10. قرامانلو، 11. بایبورتلو، 12. ایسپیرلو، 13. اوریات، 14. چاوشلو، 
15. آسایش اوغلی، 16. چمیش گزکلو، 17. سازوزولاچلو )؟(، 18. قاراباجاقلو، 19. 
باراچلو )؟(، 20. قوینوریلو )؟(، 21. قیریقلو )یا قیرقلو(، 22. بوزچالو، 23. ماه فقیهلو، 
24. حمزه لو، 25. سولاقلو، 26. محمودلو، 27. قراچماقلو، 28. قراقویونلو، 29. کوسه 

بایزلو )؟(، 30. پیکلو )؟(، 31. اینانلو )؟(، 32. کهگیلو. 
بعضی منابع دیگر نام برخی دیگر از طوایف مانند بهارلو و غیره را نیز داده‌اند، اما 
دیگران این تیره‌ها را شاخه‌ای از قبایل بزرگتر محسوب نموده‌اند. نام بعضی قبایل دیگر 
اصولًا روشن نیست. نام بعضی قبایل با آخرین محل سکونت آنان مرتبط است، مثلًا شاملو 
از جانب شام )حلب( یا سوریه و یا روملو از شرق و جنوب آناتولی. افشار، بیات، ذوالقدر 
و ورساق از آن عده قبایل ترک بودند که »از قبایل اصلی اغوز«4 شمرده می‌شدند. یعنی 
احتمالًا این عده از قبایل مستقیما از خراسان و ایران )و در نمونه افشار اصالتاً از آسیای 
میانه( آمده بودند و نه مانند شاملو از طرف شام. البته در اینجا موضوع بر سر زمان پیوستن 
آنان به اردوی قزلباشان است و نه لزوماً اصالت جغرافیائی تعلق آن قبیله، یعنی با در نظر 

1.	 linajes y naciones
2.	 Potts, p. 225
3.	 Minorsky, Tadhkirat al-Mulūk, p. 193
4.	 M. T. Houtsma, “Die Ghuzenstämme,” WZKM 2 (1888): 223–224



از اسلام تا صفویان  ||  87  ||

گرفتن سلسله مراتب تاریخی مثلًا قبایل شاملو و روملو نیز اصالتاً اهل شام و روم نبودند، 
بلکه آنها هم مانند دیگر قبایل ترک‌زبان در زمان سلجوقیان یا غزنویان از آسیای میانه به 

ایران، روم و شام مهاجرت کرده بودند. 
این قبایل که اکثریت بزرگ آنان از شاخه اغوز ایلات ترک‌زبان آسیای میانه بود، بعد از 
فتح خراسان از طرف سلجوقیان در سال 1040 م. به تدریج ابتدا به ایران و سپس آناتولی، 
طایفه‌های  و  تیره‌ها  از  متشکل  خود  داخل  در  آنها  بودند.  نموده  مهاجرت  شام  و  عراق 
یا  کوچک‌تر  میر  و  مرگ  و  وصلت  جنگ،  مهاجرت،  بخاطر  پیوسته  که  بودند  مختلف 
بزرگ‌تر می‌شدند یا نام‌های دیگری می‌گرفتند. نام بعضی از این ایلات )مثلًا افشار( در 
نام  اما  است.  ذکر شده  نیز  محمود کاشغری  الترک«  لغات  »دیوان  مانند  قدیمی‌تر  منابع 
بسیاری از ایلات مزبور منسوب به رئیسان و امیران آن دوره و یا آخرین محل یا منطقه 
سکونت و مهاجرت آنان است. از این جهت جای شگفتی نیست که این نام‌ها بعد از مدتی 
این ایلات، تیره‌ها و طایفه‌ها  به هر حال اکثریت بزرگ  بین رفته‌اند.  از  یا  یافته و  تغییر 
امروزه پس از گذشت بیش از 500 سال به عنوان قبیله و طایفه از بین رفته و در جوامع 
معاصر شهر نشین یا حتی روستائی منطقه اساساً در نام‌های خانوادگی اشخاص، نام برخی 

روستاها یا خود پنداری‌های قومی برخی افراد و گروه‌ها باقی مانده‌اند.
شاه اسماعیل از همان ابتدا و بخصوص پس از نبرد مرو )1510( و دفع دست‌اندازی‌های 
شیبک خان ازبک، شروع به واگذاری حکومت بسیاری از شهرها و ولایات فتح شده به 
امیران قزلباش نمود. در چند سال نخست این فتوحات، تقریباً همه امیرانی که به حکومت 
شهرها و ولایات منصوب شدند، تنها با یک استثنا1 منسوب به قبایل قزلباش بودند. اما این 
وضع بعد از مدتی به حالت متعادل و متوازن درآمد. یعنی به نظر می‌رسد تشخیص »دون 
ژوان ایرانی« مبنی بر اینکه همه امیران صفوی در همه شهرها منسوب به این قبایل بوده‌اند، 
اسماعیل یک  ازبکان شیبانی، شاه  با  مرو  اصلی  نبرد  از  بعد  نیست. مدتی  و کامل  دقیق 
امیر ایرانی را فرمانده عملیات جدیدی علیه ازبکان نمود. در نتیجه بسیاری از فرماندهان 
ترک قزلباش که جنگ تحت فرماندهی یک ایرانی را »عار« میشمردند، از شرکت در نبرد 
خودداری نمودند و این حادثه احتمالًا باعث شکست لشکر اسماعیل و پیشروی ازبکان به 
مشهد گردید.2 اصولًا ایلات قزلباش که هنوز غالباً کوچ‌نشین بودند، برخلاف رئیسان و 
فرماندهان خود که همراه با نیروهای حکومتی در شهرها می‌زیستند، »به دور از مردم بومی 

قاضی محمد کاشانی حاکم یزد که از زمان آق قویونلو‌ها در چندین شهر شرق ایران حکومت کرده بود. 	.1
2.	 Potts, 229



||  88  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

ایرانی زندگی می‌کردند و آنان را با کمی تحقیر تات یا تاجیک می‌نامیدند.«1 به این موضوع 
کمی بعد باز خواهیم گشت.

قبیله‌های قزلباش مانند اکثر قبایل دیگر ترکیبی سیال و پیوسته متغیر داشتند، تا جائی 
که ترکیب قومی و حتی نام‌های آنان ممکن بود در عرض چند سال یا دهه تغییر کند، از بین 
برود، یا نام دیگری بگیرد. اکثریت بزرگ قبایل قزلباش ترک‌زبان بودند، اگر چه در میان 
آنان، اقلیت‌های کوچکی از قبایل و طایفه‌های کُرد )کلهر، پازوکی، چمیش گزکلو(، مغول 

)اویرات(، لُر، عرب و ایرانی )تالش( هم وجود داشت. 
همزمان با گسترش سلسله جدید صفوی در ایران، کدام افراد از کدام قبایل به کدام 

مناصب تعیین شدند؟ 
)به  »وکیل«  را  شاملو  بیگ  حسین  اسماعیل  شاه  تبریز،  در  تاجگذاری  از  پس  اولًا 
تعبیر کنونی معاون( و »امیر الامرا« یا فرمانده کل لشکریان خود قرار داد. حسین بیگ از 
زمان شیخ حیدر جزو خلفا یعنی مبلغین معروف طریقت صفوی بود. او از دوره کودکی 
برعهده  را  اسماعیل  اسماعیل که در خفا می‌زیست، وظیفه سرپرست مذهبی و سیاسی 
لوای  زمان شیخ جنید تحت  از  بود که  ترکمن  بزرگ  ایلات  از  یکی  قبیله شاملو  داشت. 
مذهبی و نظامی صفویه قرار گرفته و جزو قزلباشان درآمده بود. شاملو‌ها قبل از صفوی 
از کسب  در حلب سوریه می‌گذراندند. پس  را  و زمستان  در جنوب سیواس  را  تابستان 
قدرت و تاجگذاری، شاه اسماعیل با مشاهده افزایش بیش از حد قدرت حسین بیگ و کلًا 
امیران قزلباش، او را از مقام امیرالامرا برداشت و به جای او امیر نظم زرگر رشتی را که در 
تاریخ‌ها »تاجیک« یعنی ایرانی‌الاصل نامیده شده، به این مقام منصوب نمود. البته حسین 

بیگ شاملو بعد‌ها به مقام‌های حاکم شیروان و هرات منصوب شد. 
صفوی  جنگ‌های  در  قزلباش که  امیران  دیگر  نزدیکان  و  فرزندان  ترتیب  همین  به 
مهارت و موفقیت نشان می‌دادند، به حکومت شهر‌ها و ولایات مختلف تعیین می‌شدند و 
یا گاه به دلایل گوناگون مورد خشم و توبیخ شاه اسماعیل و جانشینان او قرار می‌گرفتند. 
اشخاص  انتصاب  در  شخصی  آشنائی‌های  و  دوستی  یا  نظامی  موفقیت‌های  شک  بدون 
به مقام امیر و حاکم یک محل نقش مهمی بازی می‌کرد. اما در مجموع به نظر می‌رسد 
انتصاب افراد به عنوان امیر به نقاط مختلف کشور چیزی تصادفی بود، طوری که چندان 
معلوم نمی شد چه کسی از کدام قبیله و طایفه چرا به فلان محل و ولایت منصوب شده 

1.	 Potts, p. 228
این لحن »کمی تحقیر آمیز« احتمالاً بخاطر آن بوده که ایرانیان بومی و شهرنشین شهرت چندانی به عنوان جنگجو، 
اسب سوار و تیرانداز نداشتند. هنوز در زبان ترکی آذربایجان ضرب‌المثل‌هائی وحود دارند مانند »تورک آتا میندی، 

تاتین باغری چاتدادی« )»ترک که سوار اسب شد، دل تات ریخت.« 



از اسلام تا صفویان  ||  89  ||

است. در نتیجه مثلًا افشار‌ها به خوزستان1، اصفهان، آذربایجان غربی، کهگیلویه، و بخشی 
و  عجم  عراق  و  آذربایجان  به  استاجلو  فارس،  به  ذوالقدر  شدند،  منصوب  کردستان  از 

بخشی از طوایف کُرد )احتمالًا کردهای شیعه( به قسمت‌هائی از خراسان. 
در اینجا از دو نوع انتصاب یا اعزام سخن می‌رود: یکی انتصاب و اعزام امیران و افراد 
جداگانه به عنوان حاکم یا »والی« به شهرها و ولایات مختلف و دیگری اعزام یک قبیله و 
طایفه به محلی و طبق نقشه مشخصی مانند کاهش تشنج میان قبیله‌های گوناگون و رقیب 
آذربایجان  به مناطق مرزی )بخصوص  قبیله  و  از یک طایفه  یا بخشی  تمامی  اعزام  یا  و 
برای دفع حملات  ایران  با عثمانی و صفحات شمالی و شرقی  برای مقابله  و کردستان 

ازبکان(. 
یکی دو نکته دیگر را نیز نمی‌توان از نظر دور داشت. همچنانکه در مورد حسین بیگ 
شاملو دیدیم، امکان داشت که پادشاه امیری از این قبایل را به حکومت ولایتی دوردست 
منصوب کند، در حالیکه قبیله او منطقه مهاجرت و چادرنشینی دیگری داشت. یعنی هیچ 
هم شرط نبود که امیر یک ایل و خود آن ایل در یک محل باشند. این نیز احتمالًا باعث 
تضعیف روابط و وفاداری میان امیران و قبایل آنها گردیده است. همچنین خود یک ایل هم 
لزوماً همیشه در یک محل نمی زیست یا مهاجرت نمی کرد. احتمال پراکنده شدن تیره‌ها و 
طایفه‌های یک ایل در اقصی نقاط ایران یا ترکیه بسیار زیاد بود و این روند با روند همزمان 
و تدریجی یکجانشین شدن ایلات مزبور همخوانی داشت. از طرف دیگر از همان ابتدای 
مهاجرت قبایل ترک به ایران و آناتولی مشاهده می‌شود که پیوسته بخشی از آنان )در ابتدای 
کار بخش کوچکی( یکجانشین شده و به کشاورزی و دامداری بدون مهاجرت پرداخته‌اند و 
این تعداد بیشتر شده است. این نیز به نوبه خود اهمیت سیاسی و نظامی قبیله‌ها را به تدریج 
کاهش داده است، زیرا در این شرایط تعداد کمتری از مردان قبایل مزبور تیر و شمشیر به 
دست گرفته، به خدمت امیر قبیله یا پادشاه درآمده‌اند. به این تحولات باید سیاست‌های 
برنامه‌ریزی شده پادشاهان صفوی و متعاقبین افشار، زند و قاجار آنان را نیز اضافه کرد. 
مانند همه دوره‌های دیگر در تاریخ تقریباً همه کشورها، پادشاهان اساساً به فکر حفظ و 
تحکیم و حتی در صورت امکان گسترش قدرت و درآمد خود بوده‌اند. آنها به همین دلیل 
سعی کرده‌اند از قدرت گرفتن بیش از حد اشخاص و گروه‌های اجتماعی که می‌توانستند 
قدرت پادشاه را به چالش بکشند، پیشگیری نمایند. در نمونه شاه اسماعیل و جانشینان او 
)بخصوص شاه طهماسب اول و طبعاً شاه عباس بزرگ( اقدامات مشخص و اغلب موثری 
در جهت جلوگیری از تجمع، تمرکز و یکرنگی گروه‌های اجتماعی و قومی شده است، تا 

افشارها در دوره سلجوقیان نیز به عنوان امیر به حکومت خوزستان منصوب شده بودند. 	.1



||  90  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

از  برنامه‌ریزی شده  به صورت خود خواسته و هم  ایلات ترک )هم  از  بسیاری  جائی که 
طرف شاه یا سلطان( به ولایات مختلف ایران و آناتولی پخش شده‌اند. این نیز به تدریج به 
همرنگ‌تر شدن اجتماعی، قومی و به اصطلاح »ملی« دولت‌های پیشا مدرن ایران و ترکیه 

کمک نموده است. 
برخی منابع آورده‌اند که شاه اسماعیل به دنبال حدود 500 سال حاکمیت دودمان‌های 
ترک تبار و ایلخانی، به طور نمادین از طرف جمعیت بومی ایران تاریخی، ایران و ایرانیت 
را احیا کرده است. به نظر رویمر که این پرسش را مطرح میکند، 1 فرق اصلی بین شاه 
به  ایرانی  امتیازهائی است که اشرافیت بومی  او در  از  اسماعیل و پادشاهان ترکمن پیش 
دست آورده‌اند. بدون شک در دوره دو سلسله ترکمنی و پیشینیان تیموری و ایلخانی آنان نیز 
اندیشه ایران و احیای ایرانیت پیوسته وجود داشته است. آنها احتمالًا جهت توجیه و بر حق 
جلوه دادن حاکمیت خویش، خود را وارثان طبیعی ایرانشهر و پادشاهان آن میدانستند.2 با 
اینهمه، به نظر رویمر،3 تأثیر و نفوذ زمین داران، تاجران، وزیران، و اهل فرهنگ ایرانی در 
دوره آق قویونلو و قراقویونلو اساساً محدود به نیازهای سلاطین و امیران ترک تبار بود، در 
حالیکه شاه اسماعیل که خود جزو زمین داران ایرانی محسوب می‌شد، روابطی تنگاتنگ با 

اشراف زمین دار ایرانی داشت. 
قزلباش  ایلات  نظامی  بسیار مدیون کمک  احتمالًا  را  اسماعیل در حالیکه خود  شاه 
می‌دانست، انحصار قدرت نظامی امیران ترک را به تدریج به حالت متوازن در آورد و به 
صورت چشمگیری، حتی در حوزه نظامی به ایرانیان بومی امکانات روزافزونی مهیا کرد. 
این کوشش‌ها در عین حال که توازن قومی در جامعه ایرانی را تقویت بخشید، به ترکان 
اصالتاً کوچ‌نشین نیز شرایط یکجانشین شدن، در هم شکستن محدوده نظامی یا دامداری 
و سهم گرفتن در حوزه‌های دیگر اجتماعی از جمله کشاورزی، تجارت، دین و فرهنگ را 
نیز مهیا نمود. از طرف دیگر ناگفته پیداست که شاه اسماعیل دوزبانه )فارسی و ترکی(، هم 
به عنوان یک ایرانی تبار و هم از نظر وصلت‌های اجدادش با ایرانیان، ترکمن‌های آسیای 
میانه و حتی شاهدخت‌های مسیحی و رومی دلیلی نداشت که نظر و احساس مثبت کمتر یا 

بیشتری نسبت به ایرانیان و یا قبایل ترکمن داشته باشد. 
آورده است،  به قلم  را  ایران«  به نظر رویمر که فصل »صفویان« در »تاریخ کمبریج 
امپراتوری  یک  تأسیس  از  بودند  عبارت  اسماعیل  شاه  انکار  قابل  غیر  آوردهای  »دست 
این  سیاسی  سازماندهی  است،  معاصر  ایران  مرزهای  مشابه  بیش  و  آن کم  مرزهای  که 

1.	 Roemer, Safavid Period, in: CHIr, vol. 6, p. 229-231
2.	 Ahmad Ashraf: Iranian Identity, in: EIr online, viewed on 05.09.2022.
3.	 Roemer, idem, p. 229



از اسلام تا صفویان  ||  91  ||

سرزمین‌ها، انسجام نسبی در داخل، و پاسداری آن در مقابل دشمنان خارجی«1 بخصوص 
عثمانیان در غرب و ازبکان در شرق. رسمیت دادن سرکوب گرانه به مذهب شیعه دوازده 
امامی و اجرای این سیاست با راه‌های وحشتناک شاید در شرایط پانصد سال پیش کمک 
کوچکی به یکجا ماندن دولت و مردمان ایران کرده باشد، اما بدون شک نتایج این سیاست 
مذهبی در دوره معاصر اسفناک است. برخلاف تصوراتی که در برخی آثار تاریخ نویسی 
نداده  نشان  از خود  ملی  به چشم می‌خورد، دولت صفوی هیچگونه خصوصیت  معاصر 
است.2 به هر تقدیر اندیشه‌ها و دغدغه‌های ناسیونالیستی، آنگونه که در دوره معاصر رایج 
شده، در آن دوره موجود نبود. از سوی دیگر شاه اسماعیل در مقایسه با حکومت‌های آق 
قویونلو و قراقویونلو هیچگونه اصلاحات سیاسی و اجتماعی در جامعه ایران انجام نداد. 
با یک فرق  بود -  استبداد شرقی و مطلقه  نظام  اجتماعی صفوی همان  نظام سیاسی و 

اساسی و آن اینکه شاه اسماعیل به این نظام رنگ و روی غلیظ مذهبی شیعه داد. 

تنش ترک و ایرانی

در فصل‌های قبل هم دیدیم که پس از حمله اعراب و شکست ساسانیان، ایرانیان بومی نام 
»عجم« )به معنی »غیر عرب«(گرفته بودند و پس از فتوحات غزنویان و سلجوقیان برای 
تمایز بین ترک‌زبانان و ایرانیان بومی به بومیان ایرانی‌زبان صرف نظر از قومیت و منطقه 
زیست آنان »تات« یا »تاجیک« می‌گفتند. به نظر رویمر در اوایل صفویان دو بخش جامعه 
ایرانی از یکدیگر متمایز بود: ترک‌ها و ایرانیان. »آنها نه تنها از نظر زبان و عادات و سنن، 
بلکه در عین حال از نگاه خاستگاه و فرهنگ نیز با یکدیگر فرق داشتند. در حالیکه بخش 
ترکی این جامعه را اعضای ایلات ترک‌زبان و غالباً دامدار یا جنگجو تشکیل می‌داد، ایرانیان 
عبارت از دهقانان و کشاورزان سنتی و جا افتاده و طبقات شهرنشین بازرگان و صنعتگر 
بودند. این دو گروه اجتماعی در شخصیت شاه اسماعیل اختلاط یافته و درآمیخته بود.«3 
نمی‌توان حدس زد که تمایل درونی شاه اسماعیل به کدام طرف بوده و آیا او اصولًا چنین 
احساسی داشته است یا نه. اما با اطمینان می‌توان گفت که تفسیرهای ملی و قومی یا زبانی 
در تمایز ترکان و ایرانیان بومی در این دوره )و به درجه بیشتری بعد از آن( با واقعیت‌های 
و  »ملی گرایانه«  نگرش‌های  نوع  این  چیز،  همه  از  پیش  هستند.  مغایر  دوره  آن  تاریخی 
به خاورمیانه  اروپا  از  بیستم  و  نوزدهم  در سده‌های  مدرنی است که  پدیده  ناسیونالیستی 
1.	 Idem, 232 
2.	 Idem
3.	 Roemer, idem, p. 227-229



||  92  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

آمده است. در آن دوره رقابت ترکان و ایرانیان در داخل دولت صفوی نه به خاطر ترک‌زبان 
یا فارسی زبان بودن یا به اصطلاح »اصالت« نژادی و قومی و یا تاریخ مهاجرت آنان به 
در یک  بود.  پیروزی  وارثان یک  بین  اختلاف  منعکس کننده  اساساً  بلکه  ایران،  سرزمین 
طرف جنگجویان ترک نقش کلیدی و نظامی خود را در بر سرکار آوردن حکومت صفوی 
احساس  کنار  در  احتمالًا  ایرانی  داران  دولت  و  اشراف  دیگر  طرف  در  داشتند.  نظر  در 
در  این  بودند.  خود  تاریخی  سرزمین  آمیز  موفقیت  مدیریت  مدعی  بودن«،  »صاحبخانه 
حقیقت ادامه همان »تقسیم کار و وظایفی« بود که پس از سقوط سامانیان و آل بویه ایرانی 
در دوره‌های ترکان، و حتی ایلخانان مغول مشاهده می‌کنیم، همان سنت جدید دولت‌داری 
که در فصل‌های گذشته این کتاب نیز با عنوان »دولت‌داری ترکی-ایرانی« به بحث گذاشته 
شد. در آن دوره‌ها نیز صرفنظر از اینکه پادشاه کیست و اکثریت سپاهیان او که ضامن بقای 
دولت بودند، به کدام گروه قومی تعلق داشتند، وزیران، دبیران و بوروکرات‌های دولت و 
»اهل  غالباً  ترکان  در حالیکه  بودند،  ایرانیان  از  دین  و  قلم  اهل  اکثر  تجارت و همچنین 
دیگری  چاره  خود  ترک  پیش کسوتان  مانند  نیز  اسماعیل  می‌آمدند.  حساب  به  شمشیر« 
نداشت جز اینکه برای اداره دولت به سراغ همان بوروکرات‌های ایرانی برود که در دوره‌های 
قبل نیز نسل به نسل دست اندر کار امور دولتی بودند، زیرا »نامزدهای شایسته دیگری برای 
اجرای این وظیفه‌ها موجود نبود و بدون شک این نامزدهای احتمالی اگر هم وجود داشتند، 

منسوبیت ترکی یا ترکمنی نداشتند.«1 
با این ترتیب می‌توانیم به گفته »دون ژوان ایرانی« یعنی اُلغ بیگ بیات برگردیم. آیا پس 
ایران به قزلباشان ترک  از تأسیس سلسله صفویان تقریباً همه حاکمان شهرها و ولایات 
منسوب بودند؟ بلی، بخصوص در اوایل پادشاهی اسماعیل چنین بود و این، احتمالًا با در 
نظر گرفتن نقشی که آنها در تأسیس دولت صفوی ایفا کرده بودند و حوزه‌های وظایفی که 
می‌توانستند فعالیت کنند، ابتدا چیزی بدیهی به نظر میرسید. اما این روند به تدریج تغییر 
یافت. در حالیکه ایرانیان همچنان مقام‌های مهم اداری و حتی نظامی-اداری دولت و امور 
مذهبی را بر عهده می‌گرفتند، وظایف مسئولان ترک‌زبان غالباً در حوزه نظامی باقی مانده 
بود. اما به تدریج همزمان با افزایش یکجانشینی، ترک‌های بیشتری به حوزه‌های کشاورزی، 
تجارت و امور مذهبی رو می‌آوردند. در عین حال مقام‌های بلند مدیریتی مانند »وکیل« 
که عملًا معاون و نماینده تام‌الاختیار پادشاه محسوب می‌شد و هر دو وظیفه اداری »وزیر 
اعظم« و فرماندهی کل قوا یعنی »امیرالامرا« را در بر می‌گرفت، بعد از حسین بیگ شاملو 

که سرپرست نوجوانی شاه اسماعیل بود، اغلب به ایرانیان داده می‌شد. 

1.	 Idem



از اسلام تا صفویان  ||  93  ||

در کنار نظامیان و جنگجویان ترک و خانواده‌های آنان که اصولًا در شهر‌ها مسکون 
می‌شدند، هزاران نفر از هم قومان چادرنشین آنان که مشغول دامداری بودند، به ایران آمدند 
و به تدریج یکجانشین شدند. با این ترتیب آمیزه قومی شهر‌ها و ولایات ایران به نسبت قبل 
مختلط‌تر گردید. اما اهمیت نقش قبایل در سطح جامعه ایرانی، با وجود افزایش تدریجی 
اختلاط و آمیزش قومی و فرهنگی، تا اوایل دوره رضا شاه پهلوی همچنان چشمگیر بود، 
در حالیکه در ترکیه و بخصوص در نیمه غربی آن، یکجانشین شدن قبایل به مراتب سریع‌تر 

از ایران به پیش می‌رفت.
اختلاط  و  تعادل  تامین  بزرگ  عباس  شاه  بخصوص  و  اول  طهماسب  شاه  زمان  از 
منسوبیت قومی مسئولان کشوری و لشکری دوره صفوی بیشتر و برنامه‌ریزی شده‌تر گردید. 
به نظر می‌رسد که برای پادشاهان صفوی، انگیزه اصلی سیاست‌هائی که منتج به افزایش 
همگرائی و اختلاط قومی می‌شد، نه همین هدف مشخص و تعریف شده سیاسی، بلکه 
روند طبیعی زندگی اجتماعی و دغدغه حاکمان در رابطه با کاهش تشنجات داخلی بود. 
مثلًا شاه طهماسب و شاه عباس با تجربه شخصی و فوق العاده منفی خود از خودسری‌های 
امیران قزلباش نسبت به پادشاهان و بین یکدیگر، اختیارات آنان را محدودتر کردند، امیران 
را به نقاط مختلف و مجزا از هم اعزام نمودند، یا اینکه امیران و فرماندهان غیر ترک را 
به فرماندهی قشون‌های قبایل قزلباش منصوب نمودند. دو اقدام دیگر این دو پادشاه هم 
شایان دقت است. آنها کوشش کردند برای جلوگیری از فشار امیران قبایل بر شاه و دستگاه 
مزبور  قبایل  مقابل  در  آنان،  و کشمکش  داخلی  اختلافات  و جهت کاهش  دولت  اداری 
»ساخته« شود که  و  دستچین  معنی شاهدوست(  )به  »شاهسون«  نام  به  »قبیله« جدیدی 
صرفاً نسبت به پادشاه وفادار باشد و نه به روابط و عادات و سنن ایلاتی و طایفه‌ای. در 
اقدامی دیگر، شاه عباس در سال 1592-93 دستور داد که ایلات قزلباش و دیگر قبایل 
ایران هستند، دفاتر ثبت نام خود را نشان دهند و  ساکن آذربایجان که در خدمت لشکر 
آنان که قادر به این کار نشوند، جریمه گردند. جنگجویان قبایل معاش خود را از حکومت 
می‌گرفتند و شاه عباس میخواست با این راه از بزرگ نمائی تعداد جنگجویان قبایل برای 
اخذ درآمد بیشتر پیشگیری کند.1 اما شاید مهم‌تر از این اقدام آن بود که شاه عباس با نیت 
تأسیس یک گروه جایگزین در مقابل قزلباش‌ها فرمان داد چند هزار غلام قفقازی )گرجی، 
ارمنی و چرکسی( که خارج از روابط و وفاداری‌های ایلاتی قزلباشان هستند، در سپاه، اداره 
دولت و حتی به عنوان »قورچی« یا گارد ویژه سلطنتی به کار گرفته شوند.2 اینکه اینگونه 

1.	  Floor: A fiscal history of Iran, p. 223
2.	 Babaie, et al (ed.): Slaves of the Shah, p. 6ff



||  94  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تدابیر تا چه حد اثر گذار بود، بحث دیگری است که در محدوده این کتاب نمی گنجد. 
اما می‌دانیم که در ترکیه نیز سلاطین عثمانی جهت محدود کردن مداخلات و خود کامگی 
ایلات مسلح دست به اقدامات مشابهی زدند. آنها مثلًا از طریق تأسیس دسته‌های محافظ 
»یئنی چری« از میان اسیران کشورهای همسایه سعی نمودند دسته‌های مسلح حرفه‌ای و 
عاری از تعلقات و وفاداری‌های قومی و قبیله‌ای به وجود بیاورند. حتی در عثمانی نیز یئنی 
چری‌ها پس از مدتی قدرت بیش از حدی کسب نمودند و سلاطین عثمانی با تأسیس سپاه 
جدیدی مطلقا و صرفاً تابع سلطان )و نه وزیر اعظم یا علمای مذهبی( کوشش به حل این 

مشکل نمودند.1
در عرض سیزده سال پس از تاجگذاری شاه اسماعیل و فتح سرزمین‌های ایرانی روشن 
شده بود که موضوع »تنش ترک و تاجیک« یا ترک و ایرانی در ایران صفوی جنبه قومی و 
زبانی نداشت و اساساً بر سر »تقسیم شیرینی پیروزی« یعنی به دست آوردن امتیازات بیشتر 
مالی و اداری بود. در نهایت نبرد بزرگ چالدران با وجود شکست فاجعه بارش برای ایران 
ایرانیان و ترکانی بود که یک  اثبات اختلاط  ناپذیری در  انکار  ایرانیان آزمون خونین و  و 
تن و یک دل در مقابل عثمانی ایستادگی کردند، اگرچه ترکان این سو و آن سو با یکدیگر 
مشترکات زبانی و فرهنگی بسیاری داشتند. در این نقطه اوج رویاروئی نظامی دو همسایه، 
بر  معینی  تأثیر  بدون شک  بود،  تحریک شده  دو طرف  هر  از  که  نیز  سنی  و  شیعه  نزاع 
احساسات هر دو طرف گذاشته بود. اما در اینجا، موضوع نه بر سر ترک و ایرانی در داخل 
دولت صفوی، بلکه رویاروئی دو دولت همسایه ایران و عثمانی بود، صرفنظر از آنکه در 

داخل هر کدام از این دو جبهه کدام فرق‌ها و سایه روشن‌ها وجود دارد.

درس‌های چالدران

وقتی در تابستان سال 920 هجری )1514 میلادی( 40 هزار نفر از قزلباشان شاه اسماعیل 
اول صفوی در دشت چالدران )چالدیران( واقع در شمال آذربایجان غربی با 100 هزار 
گرفتند،2 حتما  قرار  روبروی هم  یکم  فرماندهی سلطان سلیم  به  عثمانی  از سربازان  نفر 
نمیدانستند که این جنگ و خونریزی آنها قرار است برای صد‌ها سال بعد مُهر خود را بر 

سرنوشت ایران و ترکیه و حتی قفقاز و عراق کنونی بزند. 
از  بسیاری  در  که  باشد  همان‌هائی  اساساً  می‌تواند  ایران  بار  فاجعه  شکست  علت 
اینگونه اقدامات دولت عثمانی نیز همراه با مشکلات جدیدی بود. از جمله، این دسته‌ها که »سکبان« )سگ-بان( و  	.1

»ساریجا« نامیده می‌شدند، در صورت عدم دریافت منظم معاش خود دست به تاراج روستا‌ها میزدند. 
این ارقام نیروهای دو طرف اصولاً برگرفته از منابع ایرانی یا ترکی هستند که نمی توان کاملًا به آن اعتماد نمود. 	.2



از اسلام تا صفویان  ||  95  ||

بیشتر  ایرانیان هم  لشکر  برابر  دو  از  عثمانی  تعداد سربازان  تاریخ می‌خوانیم:  کتاب‌های 
دست‌اندازی‌های  برابر  در  مقاومت  مشغول  خراسان  در  ایران  لشکریان  از  بود،بخشی 
انفرادی  تفنگ‌های  و  توپخانه  فقره  عثمانی چندین  اردوی  دیگر  از طرف  و  بود  ازبک‌ها 
داشت که از اروپا خریده بود، در حالیکه سربازان ایرانی تنها با تیر و کمان، شمشیر و نیزه 

جنگ می‌کردند.
در نتیجه شکست ایران، بخش هایی از آذربایجان، کردستان، همدان و بغداد از ایران 
ماند. 70  عثمانی  در دست  مناطق مدت‌ها  این  اکثر  افتاد.  عثمانی  به دست  و  جدا شد 
سال بعد شاه عباس اول توانست تبریز، اکثر آذربایجان غربی، همدان و بخشی از مناطق 
از این سرزمین‌ها بعداً دوباره دست بدست  کردستان را از عثمانی‌ها پس بگیرد. بعضی 
گشت، تا اینکه مرزهای مشترک با »عهد نامه قصر شیرین« )1639( حل و فصل گردید. 

بغداد تقریباً 500 سال یعنی تا جنگ اول جهانی در ترکیب دولت عثمانی باقی ماند.
و لیکن اهمیت تاریخی جنگ چالدران و شکست ایران فقط دراین نبود که ایران در 
یکی از ده‌ها جنگ خود با همسایگان شکست بزرگی خورده بود. صرف نظر از مبالغه‌هائی 
که مورخین ایرانی و عثمانی در باره تعداد لشکریان یا تلفات دو طرف روایت کرده‌اند، دو 
دلیل مهم برای شکست سنگین ایران در این نبرد تاریخی وجود دارد که در کتاب‌های سنتی 
تاریخ چندان مورد تاکید قرار نمی گیرد. اولًا شاه اسماعیل و فرماندهان او اعتقاد چندانی 
به اسلحه‌های مدرن، برنامه‌ریزی جنگ و استراتژی و تاکتیک آن نداشتند. برای قزلباشان که 
عبارت از افراد قبایل مختلف و غالباً ترکمن بودند و به طرفداری از شاه اسماعیل صفوی و 
بر ضد سلطان سلیم عثمانی برخاسته بودند، اسماعیل نه فقط سرکرده و پادشاه آنان، بلکه 
»مرشد کامل«، »نائب امام زمان« و شخصیتی مقدس با الوهیتی فرا انسانی و از این جهت 
در مبارزه با »کافران سنّی« شکست ناپذیر و روئین تن بود. خود شاه اسماعیل هم به این 
خیالات باور کرده بود و با رفتار و اشعار خود به آن دامن میزد. اعتقاد سربازان قزلباش ایران 
به شکست ناپذیری »ظل الله« اسماعیل صفوی تا درجه‌ای بود که حتی یکی از سرداران شاه 
اسماعیل به نام دورموش خان از قبیله شاملو پیش از نبرد چالدران به شاه پیشنهاد کرد که 
بگذارد سلطان سلیم با راحتی خاطر به آرایش نظامی خود بپردازد، تا به او ثابت شود که 
صرفنظر ازنوع سلاح، تعلیم ارتش و نظام و با وجود کمبود نسبی سرباز، شاه ایران بر هر 
نیروئی برتر غالب خواهد آمد، زیرا رسالتی که شاه اسماعیل از سوی امام غائب و حضرت 

علی گرفته، او را شکست ناپذیر کرده است. و شاه اسماعیل هم این پیشنهاد را پذیرفت.
ترکمن  قبایل  مردان  از  عبارت  ایران  لشکریان  نیروهای  بود که  این  دیگر  مهم  عامل 
به  فقط  آنها  داشتند.  اعتقادی  و  آن عادت  به  نه  و  بودند  دیده  نظامی  تعلیم  نه  که  بودند 



||  96  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تبعیت از خان‌های قبیله‌های خود که مرید شاه اسماعیل بودند، تیر و کمان گرفته و به جنگ 
می‌رفتند. آنها اگر چه کار آزموده به حساب می‌آمدند، اما بیشتر از تکیه به قدرت و فنون 
نظام و جنگ، باور داشتند که »مرشد کامل« آنها را به هر تقدیر به پیروزی رهنمون خواهد 
شد و آنان در بد‌ترین حالت، یعنی مرگ، »جنت مکان« خواهند گردید. در مقابل، اردوی 
عثمانی که آن هم تا می‌توانست از بخش‌های دیگر قبایل ترکمن استفاده می‌کرد، عملیات 
اصلی نظامی را بر عهده »یِنی چری«‌ها گذاشته بود. آنها »نو دین«‌هائی بودند که عثمانی از 
بالکان و قفقاز به اردوی خود جلب کرده، بعد از قبول اسلام از تعلیم ویژه وحرفه‌ای نظامی 
گذرانیده و مستقیما تابع سلطانشان کرده بود. برخلاف افراد قبیله‌های ترکمن که در طرف 
ایران میجنگیدند، یِنی چری‌ها نه تابع رؤسای قبایل، بلکه فرمانبر سلطان بودند، اما دغدغه 

چندانی در باره کمک دست غیب و الوهیت سلطان نداشتند.
و  فرماندهان  و  بسیاری کرد  جانفشانی  چالدران  در  اسماعیل  شاه  خود  می‌گویند 
سربازانش هم مردانگی و از جان گذشتگی زیادی نشان دادند و سرسختانه جنگیدند. اما 
ایران کشته شدند.  نفر تمام سربازان و فرماندهان  به جز 85  نشد. روایت است که گویا 

تلفات عثمانی‌های پیروزمند 40 هزار نفر بود. 
با شکست سنگین شاه اسماعیل افسانه شکست ناپذیری »مرشد کامل« نقش بر آب 
گشت. طرفداران جان بر کف او دچار سرخوردگی شدند، صفوف شاه صفوی متزلزل شد 
و در حالیکه قدرت مطلق شاه ضعیف‌تر شده بود، وزنه و نفوذ رؤسای قبایل و همچنین 
سران قزلباش و رقابت و دشمنی و در عین حال خودسری‌های آنان افزایش یافت. عملًا 
ده‌ها و صد‌ها نفر از سران قبایل و قزلباش‌ها قدرت »مرشد کامل« شاه اسماعیل را میان 
خود تقسیم کرده بودندو پیوسته در حال رقابت و جنگ با یکدیگر بودند. خود شاه اسماعیل 
دچار افسردگی، گوشه گیری و میخوارگی گشت و دیگر شخصا هیچ وقت در هیچ نبردی 
و  قدرت  ثقل  نقطه  و  محور  از  قزلباش  حاکمان  بین  قدرت  بازی  در  او  ننمود.  شرکت 

صلاحیت به یکی از ده‌ها مرکز قدرت تبدیل شده بود.

شوخی تاریخ

با وجود شکست جدی ایران، خود جنگ چالدران به راستی یک شوخی تمام عیار تاریخ 
بود. در هر دو سوی مرز قبایل همزبان و هم قوم ترک، در این سو با بیرق تشیع صفوی 
و در آن سو با پرچم تسنن عثمانی به دفاع از سرزمین‌هائی بر خاسته بودند که بعد‌ها قرار 
بود بطور رسمی‌تری بعنوان »ایران« و »عثمانی« در کنار هم به یک زندگی دراز مدت و پر 



از اسلام تا صفویان  ||  97  ||

فراز و نشیب بپردازند. آنها زبان یکدیگر را میدانستند، عادات و سنن آنان مشترک بود، هر 
دو به فارسی و ترکی به یکدیگر نامه می‌نوشتند، و ورای جزئیات مذهبی، در اصول کلی 
دین اسلام اختلاف چندانی نداشتند. اما اینهمه نقاط و جوانب مشترک و حتی همسایگی 
و خویشاوندی در هر دوسوی مرز، نتوانست مانع رویاروئی خونین آنان در راه دو اندیشه، 

دو باور یا آرمان متمایز شود: »ما دوستان« در این سو و »آن دشمنان« در آن سوی مرز.
فکر  به  چندان  هنوز  دوره  آن  در  ملت که  یا  دولت  بود؟  چه  تمایزگذار  عامل  این 
اندیشمندان اروپائی »رنسانس« هم نرسیده بود؟ حافظه و هویت تاریخی؟ تمدن و فرهنگ 
باستانی؟ همان که رشیدالدین در »جامع التواریخ« دوره ایلخانی خود )اوایل 1300( آن 
را »ایران« و »ایران زمین« خواند و صد و پنجاه سال بعد اوزون حسن آق قویونلو، پدر 
بزرگ مادری شاه اسماعیل، با نام »پادشاه ایران« در تبریز بر تخت نشست؟ یا مذهب؟ 
شیعه بر ضد سنی؟ در آن صورت چگونه است که خصومت بایزید سنی و هم مذهب او 
اوزون حسن احتمالًا به همان اندازه دو آتشه بود که سی سال بعد خصومت اسماعیل شیعه 
و سلیم سنی؟ یا آنچه که امروزه تعصب، خرافات مذهبی و پیروی کورکورانه متناسب با 
عادات و سنن مذهبی و قبیله‌ای خوانده می‌شود؟ یا حرص کشورگشائی و حکمرانی برای 
ثروت و قدرت در هر دو طرف؟ احتمالًا هر کدام از این عوامل در موقعیت‌های گوناگون 
و به‌اندازه و شدتی که تشخیص آن امروزه برای ما مشکل است، در سرنوشت نبرد تاریخی 

چالدران اثر گذار بوده است. 
ترکان، یک جنبه  و  ایرانیان  اختلاط  تاریخ  یعنی  نظر موضوع اصلی کتاب حاضر  از 
دیگر جنگ چالدران نیز جالب توجه است. قبایل کوچ‌نشین ترک در شرق و جنوب آناتولی 
با  انتخاب نمودند، اگرچه خود تجربه چندانی  ایران را  ایران یا عثمانی،  بر سر دو راهی 
زندگی در محیط اجتماعی، سیاسی و فرهنگی ایران نداشتند. تقریباً همه آن قبایل از آناتولی 
بودند. تقریباً همه چادر نشین بودند. اما نه تنها امیران و جنگجویان جوان‌تر آنان، بلکه خود 
قبایل چادر نشین ترک نیز همراه با زن و بچه و حتی الامکان احشام و چادرهای خود به 
ایران مهاجرت نمودند. آنان حتی بعد از چند سال در جنگ خونین چالدران در مقابل هم 
قومان و هم زبانان سابق خود که با همان شور و شوق از عثمانی دفاع می‌کردند، ایستادند 

و بسیاری از آنان کشته شد. 
چرا؟

بودند.  نشده  یکجانشین  غالباً  نیز  آناتولی  سرزمین‌های  در  قزلباش  ترک‌زبان  قبایل 
بسیاری از آنان هنوز در حال دامداری و در صورت لزوم مهاجرت از محلی به محل دیگر 
بودند. جوانان جنگجوی آنان با هر اشاره رئیس قبیله خود آماده شرکت در »غزوات« یعنی 



||  98  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

حمله، »جهاد« و تصرف سرزمین‌های »کفار« برای گسترش اسلام در مناطق داخلی و مرزی 
و همچنین جنگ یا همدستی با دوست و دشمن بخاطر ثروت و غنیمت بودند. از این نظر 
وضع آنها با هم قومانشان در سرزمین‌های مرکزی‌تر و غربی آناتولی فرق چندانی نمی‌کرد. 

اما تا سال 1500 صرفنظر از تمایلات مذهبی، شکاف‌های سیاسی و اجتماعی مردم 
ترک‌زبان که چند قرن پیش به این سرزمین‌ها مهاجرت کرده بودند روشن‌تر شده بود. 

باید موقعیت کلی آناتولی بین سال‌های 1450-1550 و مناسبات قبایل ایراندوست 
قزلباش با دولت عثمانی را هم در نظر گرفت. در این مدت حکومت سلجوقیان آناتولی 
از بین رفته بود. تیمورلنگ هم با وجود پیروزی بر سلطان عثمانی، آناتولی را ترک کرده 
بود. اما پادشاهی نسبتاً کوچک عثمانی که در غرب آناتولی و مخصوصا شهر‌های بورسا و 
اِدیرنه متمرکز بود، پس از رفتن تیمور از صحنه، در حال گسترش قدرت و حاکمیت خود 
در آناتولی قرار داشت. در سال 1453 سلطان محمد فاتح عثمانی قسطنطنیه )استانبولی 
فعلی( را به متصرفات خود افزود. عثمانیان با سرعت بلندی حاکمیت خود را در سمت 
شرقی  جنوب  و  مرکزی  قسمت‌های  یعنی  شرق،  همچنین  و  یونان  و  بالکان  یعنی  غرب 
آناتولی، نزدیک به ایران و سوریه کنونی، گسترش می‌دادند. این گسترش به تدریج به تسلیم، 
شکست و بالاخره استحاله امیر نشین‌های کوچک‌تری مانند تکلو‌ها )آنطالیه( و همچنین 
قرامان‌ها )قونیه، آلانیه( و ذوالقدر‌ها )سیواس، ملاطیه، مرعش و دیگر مناطق مرزی سوریه 
کنونی( انجامید. شکست اوزون حسن آق قویونلو از عثمانیان و عقب‌نشینی او از تخت گاه 

پیشین خود آمِد )دیاربکر( به تبریز و تاجگذاری او در همین مرحله بود. 
به رشد و گسترش دولت عثمانی زد، سلطان سلیم  از ضربه‌ای که حمله تیمور  بعد 
عثمانی تصمیم گرفته بود که راه پدر بزرگ خود سلطان محمد فاتح را ادامه دهد. برای 
سلیم و نخستین جانشینان او که در درجه اول متوجه گسترش به اروپا بودند، نا آرامی و 
جدائی طلبی در جبهه شرق و جنوب یعنی سرحدات دولت‌های ایرانی و مملوک در شام 
و مصر قابل تحمل نبود. از طرف دیگر همزمان با گسترش سرزمین‌های عثمانی و افزایش 
قدرت و ثروت »دولت علیه« آن، چادرنشینی و دامداری سنتی ترکی در غرب آناتولی به 
شدت کاسته بود. دولت عثمانی اسکان و شهری شدن قبایل را مورد حمایت خود قرار 
می‌داد و در حال مرکزی کردن اداره دولت بود. بدون شک، چه شهرنشین شدن و چه اسکان 
قبایل ترک در روستا‌های جدید به افزایش قدرت و در آمد حکومت از طریق جمع آوری 
بیشتر مالیات کمک می‌کرد و همچنین احتمال سرکشی و شورش آنان را کاهش می‌داد. 
پرداخت  رد  جمله  از  دلایل گوناگون  به  اندیش که  دیگر  و  شورشگر  طایفه‌های  و  قبایل 
مالیات در مقابل دولت آرام نمی گرفتند، به مناطق »اوج« )یعنی حاشیه( و هم سر حد با 



از اسلام تا صفویان  ||  99  ||

مردم مسیحی همسایه مانند کشورهای بالکان فرستاده می‌شدند. 
را  آن  می‌گذشت،  آناتولی  از  پولو  مارکو  زمانی که   ،)1279( سیزدهم  قرن  در  حتی 
بخاطر جمعیت زیاد و روستائی-شهری ترک آن »ترکمانیا« نامیده بود. صد سال بعد که 
سیاح عرب ابن فضل الله عمری از آناتولی می‌گذشت، هنوز »در منطقه دنیزلی )جنوب 
در  و  هزار   100 سیاه(  دریای  )سواحل  قسطمونی  ولایت  در  هزار،   200 ترکیه(  غربی 
کوتاهیه )غرب ترکیه( 30 هزار چادر ترکمن‌ها را مشاهده کرده بود.«1. اما در قرن پانزدهم 
و بخصوص پس از سلطان محمد فاتح، جمعیت کوچ‌نشین غرب آناتولی کاهش یافت. 
بخش بزرگی از آنان به کشاورزی، تجارت، صناعت و امور دینی می‌پرداختند. ثبت نام‌های 
سال  در  است.  توجه  قابل  پانزدهم  قرن  از  پس  ترکیه  غرب  در  جدید  روستا‌های  ترکی 
1432 تجار ونیزی از شهر بورسا ادویه جات خریده، به ایتالیا می‌بردند و تاجران ابریشم 
پارچه‌های پشمی خود را که در بورسا بافته شده بود، به ایران می‌بردند. جمعیت بورسا در 
آن دوره 50 هزار نفر و جمعیت استانبول پس از فتح این شهر توسط سلطان محمد فاتح 

400 تا 500 هزار نفر بود.2 
شاید تفاوت در سرعت پیشرفت یکجانشینی قبایل، در کنار ده‌ها عامل دیگر سیاسی، 
اما به  طبیعی، تاریخی، اقتصادی، مذهبی و فرهنگی، به دو تکامل و تحول دوشادوش، 

روشنی متمایز دو دولت همسایه و معاصر ایران و ترکیه انجامیده است. 
900 سال بعد از سقوط ساسانیان و حکمرانی خلفای عرب و سپس کوچ و اسکان 
تحت  ترک‌زبان  قبایل  این  مغول،  ویرانگر  حمله  دیرتر  و  مرکزی  آسیای  از  ترکمن  قبایل 
هدایت شاه صفوی بودند که در مقابل همزبانان و هم قومان خود در آنسوی مرز که اکنون 
نام »عثمانی« به خود گرفته بود، با جانفشانی جنگیدند، کشته شدند و با وجود شکست 

یزرگ چالدران، »ایران معاصر« را بنیانگذاری کردند و از آن حراست نمودند. 
در دو طرف مرزی که بنیادش در جنگ چالدران گذاشته شد، ایلات و عشایری که در 
هر دوطرف مرز سلسله‌ها و خانواده‌های حاکم ایران و عثمانی را بوجود آورده بودند با مردم 
و اقوام محلی و فرهنگ و آداب و سنن و تاریخ آنان درآمیختند و هر کدام با همه ثواب‌ها 
و گناه‌هایشان حاکمیت و ملتی متمایز را بوجود آوردند که ما امروزه از آنان بعنوان »ایران« 

و »عثمانی« )و بعد‌ها »ترکیه«( نام می‌بریم.

1.	 İnalcık: Aynı, Devlet-i Aliyye, c. 1, s. 4-6
2.	 Aynı, s. 110-127 





پیوست‌ها



سکه دوره سلجوقی با علامت شیر و خورشید



تداوم تاریخی هویت ایرانی در دوره ترکان

اختلاط  و  همگرائی  چشمگیر  جلوه‌های  از  دیگر  یکی  چالدران،  بزرگ  جنگ  از  غیر  به 
تاریخی ایرانیان و ترکان، تداوم هویت و اندیشه ایران و ایرانیت در دوره حکومت پادشاهان 
ترک‌زبان است. ریشه این احساس تعلق به سرزمین‌های تاریخی و مردمان ایرانی به شکوه 
امپراتوری هخامنشی و افسانه‌ها و اساطیر ایرانی-زرتشتی بر می‌گشت و در دوره ساسانیان 
با اندیشه »ایرانشهر« و »ایرانزمین« شکلی مشخص‌تر گرفته بود. این هویت پس از اسلام، 
در دوره حکومت‌های ایرانی- منطقه‌ای مانند سامانیان، صفاریان و آل بویه احیاء گردید و 
در آثار ادبی موثری مانند »شاهنامه« فردوسی از نگاه اساطیری-تاریخی در ذهن ایرانیان 
رسوخ نمود و ماندگار شد. بسیار مهم و جالب است که با روی کار آمدن سلسله‌های اصالتاً 
نیز احیاء  ایرانی  به هویت  آن احساس تعلق  تبار و ترک‌زبان غزنویان و سلجوقیان،  ترک 
به مدت هزار سال  آغاز دودمان پهلوی یعنی مجموعاً  پایان سلسله قاجار و  تا  و  گردید 
ادامه یافت. )معمولًا دوره پهلوی خود تبلور منسجم و سازمان یافته هویت ایرانی شمرده 

می‌شود، اما این دوره خارج از دایره بحث کتاب حاضر است(. 
زبان  ترکی  حکومت‌های  دیگر  و  سلجوقیان  و  غزنویان  هزارساله که  مدت  این  در 
بودند،  سرکار  بر  قاجار  و  افشار  صفوی،  قویونلو.  قرا  قویونلو،  آق  تیموریان،  ایلخانان، 
سلاطین این دودمان‌ها، خوب یا بد، به نمایندگی از ایران و ایرانیان عمل می‌کردند، خود 
را »شاه« و »شاهنشاه ایران« می‌نامیدند، و از ونیز ایتالیا تا استانبول عثمانی، پادشاهان و 
حکومت‌های خارجی آنان را »پادشاه ایران« خطاب می‌نمودند. موضوع اصلی فصل حاضر 
ادامه و احیای این هویت در دوره هزار ساله مزبور خواهد بود که به »هزاره شاهان ترک‌زبان 

در ایران« معروف شده است. 

پیش از اسلام

اینکه‌اندیشه مدرن هویت ملی و سیاسی محصول طرز فکر و  بر  با تاکید  از منابع  برخی 
تحولات سیاسی اروپا در قرون هجدهم و نوزدهم است، تداوم اندیشه هویت ملی ایرانیان 



||  104  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

از دوره باستان به دوره بعد از اسلام را مورد تردید و انتقاد قرار می‌دهند. در فصل گذشته 
هنگام تحلیل اوایل صفویان و بخصوص جنگ چالدران به این موضوع اشاره شده بود 
که »ملی گرائی« )که ضمنا ترجمه چندان بجائی از واژه »ناسیونالیسم« زبان‌های اروپائی 
نیست( به صورتی که ما امروزه میشناسیم، پانصد سال پیش در ایران و خاورمیانه موجود 
نبود و این اندیشه چند قرن پس از آن از غرب به خاورمیانه نفوذ کرده است. اما اگر مثلًا 
تمدن‌های باستانی چین، ایران و یونان-روم را در نظر بگیریم، می‌بینیم که دو، سه هزار 
سال پیش در هریک از این سرزمین‌ها و در مرحله‌های تاریخی گوناگون، مردمان آن )هر 
کدام متناسب با شرایط تاریخی و سیاسی خود و به درجات مختلف( احساس تعلق جمعی 
و مشترکی به سرزمین خود یافته بودند که غالباً با شاخص‌های دیگر اجتماعی و فرهنگی 

مانند شاه )شاهنشاه، امپراتور،( زبان و آئین همراه بوده است. 
مجموعاً باید گفت که نشانه‌های مختلفی مانند ذکر نام یک سرزمین )ایران، ایرانزمین، 
ایرانشهر، ملک عجم( پادشاه، شخصیت و مقام دیگری از آن سرزمین و یا فردی منسوب 
به آن )شاه ایران، ملوک عجم، عجم(، منسوبیت به آن سرزمین )ایرانی، پارسی/فارسی، 
الفرس،  آن سرزمین )فارسی، فرسی،  زبان، عادات و سنن و دیگر خصوصیات  عجم(، 
را  العجمیه(  )ایرانیت،  آن  به  مردم  و هویت گروهی  وابستگی  یا ذکر  و  نوروز(  الفرسی، 

می‌توان به عنوان نشانه و شاهد موجودیت آن حس وابستگی و هویت به حساب آورد.
در رابطه با ایران هخامنشی، شمرده شدن سرزمین‌های ایرانی در »سنگ نوشته‌های 
داریوش یکم و خشایارشا در قرون پنجم و ششم پ.م. نشان می‌دهد که حتی در آن دوره 
نیز ایرانیان خود را متعلق به ملت ایرانی »آریا« میدانستند.«1 نام »آریا« در اوستا نیز ذکر 
شده است. به نظر مایکل ویتسل از دانشگاه هاروارد »واژه »آریا« یعنی نامی که ایرانیان خود 
را می‌نامیدند، »ارباب« یا »فرد آزاد« معنی می‌داد و به آن معنای نژاد و نسب که در قرون 
نوزدهم و بیستم به آن داده شد، نبود.«2 اما 700-800 سال بعد مثلًا سنگ نوشته »کعبه 
زرتشت« متعلق به شاپور اول ساسانی از قرن چهارم میلادی که به سه زبان پارسی میانه، 
پارتی و یونانی نوشته شده، موضوع هویت ملی و سرزمینی ایرانی را به صورت روشن‌تری 
مطرح میکند. این سنگ نوشته با عبارات زیر شروع می‌شود: »من مزدیسن، بَغ )ایزد، خدا( 
شاپور، شاهنشاه ایران و انیران )خارج از ایران( که چهر )نژاد( از ایزدان، پور مزدیسن، 
بغاردشیرشاهنشاه ایران که چهر از ایزدان پورِ پور )نوه( بغ بابک شاه )است( خداوندگار 
ایرانشهرم و )این( شهرها )کشورها( را دارم: پارس، پَهلَو، خوزستان، مشان، آسورستان، 

1.	 Gherado Gnoli: Iranian Identity, ii. Pre-Islamic Period, in: EIr online, viewed on 17.01.2023
2.	 Michael Witzel (2001): ‘Autochthonous Aryans?’ in: The evidence from Old Indian and Iranian 

texts,” Electronic Journal of Vedic Studies, 7/3, 2001, pp. 13-14



پیوست‌ها  ||  105  ||

اربایستان، آتورپاتکان، ارمنستان...«1 
روشن است که این هویت، شاخص‌ها و نشانه‌های مدرن و کنونی هویت سیاسی و 
ملی مانند مرز‌ها، کارت شناسائی/ گذرنامه و یا تدوین قوانین و ساختار دولت‌های معاصر 
را نداشت. همچنین روشن است که هویت ملی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی پدیده‌ای فوق 
العاده پیچیده و پیوسته در حال تحول در طول تاریخ بوده است. در بعضی موارد هویت 
ملی و سیاسی ملت‌ها و دولت‌ها ادامه یافته، بسته به تحولات سیاسی و اجتماعی تحکیم 

یا تضعیف شده و یا کاملًا از بین رفته است. 
به دنبال حملات لشکریان اسلامی و فروپاشی دولت ساسانی، »اهل قلم« ایرانی مدتی 
نزدیک به دو قرن در حالت بهت و به قول شاهرخ مسکوب »کرختی«2 به سر بردند، اما 
ایرانی در شرایط جدید اسلامی را آغاز کردند. به تدریج نوعی  بزودی بازسازی فرهنگ 
تحول یافته از فرهنگ و تمدن ایرانی در شرایط حکمرانی خلفای راشدین و سپس امویان 
ایالات و ولایات(  به  )از جمله تقسیم سرزمین‌ها  اداری دولت‌داری  نظام  آمد.  به وجود 
یادآور نظام اداری ساسانی بود. با وجود آنکه تا اواخر امویان حاکمان ایالات عرب بودند 
و از طرف خلیفه و برای مدت معینی اعزام می‌شدند، کارهای اداری، از جمله جمع آوری 
مالیات و دفترداری را »دهقانان« یعنی ایرانیان با سواد و مجرب انجام می‌دادند که زبان و 

فرهنگ عربی را به سرعت آموخته و خود را با شرایط جدید منطبق کرده بودند. 
به  نهم  قرن  از  ایرانی  تمدن  و  سنت‌ها  فرهنگ،  سرگیری  از  و  دولت‌داری  ادامه  اما 
بعد باعث ایجاد هویت قومی و سیاسی ایرانی نشده، بلکه این هویت را که حتی در دوره 
پیش از اسلام نیز وجود داشته، زنده کرده و تحکیم نموده است. یکی از مهم‌ترین اسناد 
و نشانه‌های موجودیت این هویت ایرانی در میان مردم ایرانی‌زبان این دوره، نقل قولی از 
الاثیر است.  ابن  »الکامل«  تاریخ  »تاریخ طبری« و همچنین  در کتاب  استروشنی  افشین 
افشین )درگذشت 841 م.( ایرانی‌زبان و از استروشن )در تاجیکستان کنونی( بود که به 
از فرماندهان خلیفه عباسی، معتصم، در جنگ‌های لشکریان اسلامی خلیفه  عنوان یکی 
بر ضد شورشیان شرکت می‌کرد. هم او بود که به فرمان معتصم جنبش بابک خرمدین در 
آذربایجان را سرکوب کرده، خود بابک را دستگیر و به دستگاه خلیفه تسلیم کرد. بابک نیز 
به دست عمال خلیفه به قتل رسید. اما خلیفه این بار نسبت به خود افشین مشکوک شد 
که اولًا مسلمان به اصطلاح »کاملی« نیست، از جمله اینکه ختنه نشده و کتاب‌های فارسی 
از شورش مازیار، دیگر فرمانده شورشی  پنهانی  مانند کلیله و دمنه میخواند و در ضمن 

منابع آنلاین به زبان پارتی، با حرف نگاری لاتین و ترجمه انگلیسی در این لینک:  	.1
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2018/06/translit2.png

مسکوب: ملیت و زبان، پاریس 1368، ص. 15 	.2



||  106  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

در مازندران حمایت میکند. این بار خود افشین را دست و پا بسته پیش خلیفه می‌آورند. 
افراد ذی دخل  از روسای حکومت و  به اصطلاح »دادگاهی« تشکیل می‌شود و هر کس 
با هدف محکوم نمودن افشین، او را سوال پیچ میکند. خود معتصم هم در مراسم سوال 
و جواب حضور داشته است. در این دادگاه، افشین با اتهامات گوناگون از طرف هفت، 
هشت نفر بمباران می‌شود. ضمن آن سوال‌های مخاصمین و جواب‌های هیجان زده افشین 
ایرانی و خودشناسی  از نظر موضوع بحث ما یعنی تاریخچه هویت  یک سوال و جواب 
ایرانیان جالب است که به روشنی نشان می‌دهد هویت ایرانی در اوایل اسلام و حتی در 
سرزمین‌های مجاور فلات ایران )آسیای میانه( نیز در میان مردم وجود داشت. افشین رو 
به یکی از متهم کنند گان خود میکند که قبلًا رابطه خوبی با افشین داشته، و می‌پرسد: »مگر 
نبود که ترا به پیش خویش می‌پذیرفتم و راز خویش را با تو میگفتم واز عجم بودن و رغبتم 

به آن و به مردمشبا تو سخن می‌کردم؟« که آن فرد هم تائید میکند و می‌گوید »چرا.«1
من برای اطمینان بیشتر به اصل عربی طبری نگاه کردم. آنجا برای آنچه که در فارسی 
»عجم بودن« )به معنی ایرانی بودن یا »ایرانیت«( »العجمیه« گفته شده که به نظرم ترجمه 
دقیق ترش باید »ایرانیت« باشد که از نظر موضوع هویت ملی و ایرانی حتی کمی قوی‌تر و 

پررنگ‌تر از »عجم بودن« جلوه میکند.
در شرایط شوک سیاسی، مذهبی و اجتماعی که حاکمیت اسلامی در ایران به وجود 
آورده بود، احیای تدریجی فرهنگ و زبان ایرانی فارسی یکی از مهم‌ترین راه‌ها برای حفظ 
و تحکیم هویت ملی و ایرانی در مقابل حاکمیت مطلق زبان و فرهنگ خارجی یعنی عربی 
بود. بر پایه زبان فارسی میانه )پهلوی( در دوره ساسانی، زبان فارسی نیز با اختلاط با عربی و 
همچنین لهجه‌های محلی ایرانی، ساده‌تر و روان‌تر شد و در تاریخ زبان ایرانیان دوره »فارسی 
نو« یا »دری« آغاز گردید که بزودی با تالیف آثار جدید ادبی و تاریخی و همچنین ترجمه 
آثار مذهبی به فارسی نو، مرحله احیای هویت فرهنگی ایرانی را تسریع نمود. از قرن نهم و 
بخصوص دهم به بعد، فارسی نو زبان ادبی و کتبی ایرانیان شد و در عین حال بعد از عربی 
تبدیل به مهم‌ترین زبان دنیای اسلام گردید. در همین دوره بود که رودکی، دقیقی، فردوسی، 
بیهقی و ده‌ها مورخ، شاعر، فیلسوف، وزیر و دبیر ایرانی دیگر »عجم را بدین پارسی زنده 

کردند.« 
بر گذشته  آگاهی  دولت‌داری ساسانی،  در  تجربه  بار  مورخین، کوله  بسیاری  نظر  به 
تاریخی و فرهنگی، احیای زبان فارسی در شرایط جدید سیاسی و کوشش خستگی ناپذیر 
اهل قلم ایرانی کلید اساسی در تداوم هویت ملی و فرهنگی ایرانیان در دوره اسلامی بود. 

تاریخ طبری، جلد 13، ترجمه ابوالقاسم پاینده، چاپ ششم، تهران، 1380، صفحه 5927 	.1



پیوست‌ها  ||  107  ||

فرهنگ  و  زبان  اسلام،  لشکریان  فاتحانه  دنبال حملات  به  و مصر  مقایسه، سوریه  برای 
دوره  از  ایران،  در  اما  شدند.  زبان  عربی  تدریج  به  و  رها کرده  را  خود  تاریخی  و  بومی 
خلفای عباسی به بعد، »نوزایش« فرهنگی ایرانیان با حمایت دودمان‌های منطقه‌ای ایرانی 
)طاهریان، صفاریان و سامانیان( هویت ایرانی ادامه یافت. این تداوم هویت ایرانی حتی 
در دوره حکومت سلاطین ترک غزنوی و سلجوقی و متعاقبین همزبان آنها برای چند قرن 

دیگر تداوم داشت. 
و دولت‌های  بویه  آل  ایرانی سامانیان،  فروپاشی دولت‌های  از  بعد  معمولًا می‌گویند 
کوچکتر دیگر و برسر کار آمدن غزنویان )اساساً در شرق ایران( و سپس سلجوقیان در 
سرتاسر ایران کنونی بعلاوه آناتولی، عراق و شام، در تاریخ ایران دوره هزار ساله سلاطین 
البته دوره  ادامه یافت.  آغاز دود مان پهلوی  پایان قاجاریان و  تا  ترک‌زبان شروع شد که 
کوتاه کریم خان زند )1751-1779( استثنائی کوچک، اما همراه با آرامش نسبی بود. ولی 

طوری که می‌گویند، استثنا‌ها قاعده‌ها را ساقط نمی‌کنند. 
این هزار سال موضوع هویت  این است که بدانیم در  از فصلی که می‌خوانید  منظور 
وزیران،  شاهان،  میان  در  آن  فرهنگ  و  تاریخ  مردم،  و  ایران  به  تعلق  احساس  و  ایرانی 
حکمرانان محلی و منطقه‌ای، در میان اهل قلم و شمشیر، در مقامات دولتی و در مدارک 

رسمی و آثار نوشتاری چگونه بوده است. 

نه تنها فردوسی – هویت ایرانی در روزگار غزنویان

احیاء و شکوفائی ادبیات فارسی نو از اواخر قرن نُهم م. شروع شد و در عرض صد سال با 
تکمیل »شاهنامه« به نقطه اوج خود رسید. یک ویژگی مضمونی ادبیات فارسی این دوره 

صد ساله، جنبه اساطیری-ایرانی آن و تاکید بر فرهنگ و تمدن ایران باستان بود. 
قبل از فردوسی نیز برخی از شاعران این دوره شروع به شاهنامه نویسی کرده بودند. 
اولین کوشش‌ها در این راه از طرف مسعودی مَروزی )حدود سال 912 م.( و ابومنصور 
)960 م.( انجام گرفت که مصادف با پایان سلسله سامانیان ایرانی و آغاز سلطنت غزنویان 
ترک‌زبان بود. از شاهنامه مسعودی مروزی تنها چند بیت و از شاهنامه ابومنصوری )که بنا 
به روایات، بر اساس ترجمه منثور چهار موبد زرتشتی از یک شاهنامه بوده( فقط مقدمه 
بیت  هزار  م.   976 سال  در  خود  بهنگام  نا  مرگ  تا  دقیقی  است.  مانده  باقی  آن  فارسی 
بالاخره در دوره  اما  قرار گرفت.  استفاده فردوسی  بعداً مورد  را سرود که  شاهنامه خود 
از  ایرانی  م.( است که »درک  یا 1025  فردوسی )درگذشت 1019  و شاهنامه  غزنویان 



||  108  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تاریخ جهان، چه از نظر تاریخ اساطیری و چه تاریخی واقعی ایرانی )اشکانی و ساسانی( 
با بالاترین فصاحت ممکن زبان فارسی سروده شده و نام »ایران« و تعبیر‌های مربوط به آن 
720 بار و واژه »ایرانیان« 350 بار ذکر شده است.«1 بنا به شمارش احمد اشرف، علاوه 
مانند  دبیر  و  وزیر  دانشمند،  مورخ،  حکیم،  شاعر،  نویسنده،  ده‌ها  شاهنامه،  تالیفات  بر 
مقدسی،  مسعودی،  ثعالبی،  مسکویه،  ابن  اصفهانی،  حمزه  طبری،  دینوری،  مقفع،  ابن 
بلعمی، گردیزی، حکیم میسمی و ابوریحان بیرونی در آثار خویش صدها بار )تنها طبری 
در »تاریخ« مفصل خود 292 بار( نام ایران و ایرانی را ذکر کرده‌اند.2 مثلًا بیرونی که بیشتر 
عمر خود را در خدمت سلاطین غزنوی گذرانید، در کتاب معروف خود »آثار الباقیه« دانش 
روزهای  و  تقویم  و سنن،  و عادات  اقوام، سرزمین‌ها  تاریخی  در عین حال  و  اساطیری 
مخصوص ایرانی، زرتشتی، رومی، سریانی، یهودی، مسیحی و اسلامی را شرح می‌دهد. 
در این اثر معروف، بیرونی صد‌ها بار از ایران، ایرانیان و زبان فارسی )الفُرس، الفارسیه، 
فارس، ایران شهر، اهل ایرانشهر، فروردین، نوروز، مهرگان، روز انیران( و آئین‌های گذشته 
و پیامبران و پادشاهان آنان مانند زردشت و کورش به تفصیل سخن گفته است. لازم به 
توضیح است که مشروحات دقیق و بی‌مانند بیرونی صرفاً محدود به اساطیر و افسانه‌های 
این اقوام و ملل نیست، بلکه روزگار خود بیرونی از جمله عهد سامانیان و ترکان را نیز در 

بر می‌گیرد.3 
غزنویان در آغاز غلامان نظامی و سپس فرماندهان دستگاه سامانی بودند. آنها سال‌های 
مهم شکل گیری شخصیت سیاسی خود را در محیط پربار درگاه دولت ایرانی سامانیان 
گذرانده بودند. در همین دوره بود که اهل قلم ایرانی سعی کردند حکمرانان غزنوی را به 
ساسانیان ربط دهند. مثلًا به گفته جوزجانی، پدر سلطان محمود غزنوی یعنی سبکتکین 
از طرف پدری جزو نوادگان دختر آخرین پادشاه ساسانی، یزدگرد سوم بود.4 بعد از تسلط 
اعراب بر ایران، ادعاهای مشابهی هم مطرح شد که گویا امام چهارم شیعیان نوه مادری 

1.	 َAhmad Ashraf: ‘Iranian Identity iii’; in: EIr, viewed on 18.01.2023
2.	 Idem

ابوریحان بیرونی: آثار الباقیه، ترجمه اکبر دانا سرشت، تهران 1386؛ در ضمن ن. اصل عربی الاثار الباقیه، با تصحیح و  	.3
حواشی ادوارد ساخاو:

ابوریحان بیرونی: آثار الباقیه، ترجمه اکبر دانا سرشت، تهران 1386؛ در ضمن ن. اصل عربی الاثار الباقیه: 
Alberuni: Chronologie orientalischer Völker, Hrsg.: Eduard Sachau, Harrassowitz, Leipzig 1923, S. 215-233
4.	 C. E. Bosworth: ‘The Heritage of Rulership in Early Islamic Iran and the Search for Dynastic 

Connections with the Past,’ in: Bosworth: The Medieval History of Iran, Afghanistan and Central 
Asia, London 1977, p. 61

پژوهش نامبرده باسورث نشان می‌دهد که ادعای منسوبیت خانوادگی و قومی با پادشاهان ایران باستان و همچنین 
قبایل پرنفوذ عرب چه نقش مهمی در پذیرش عمومی سلاطین ایرانی از طرف مردم داشته است. تصدیق این نظر را 
می‌توان در بسیاری نمونه‌های دیگر مثلًا ارتباط دادن سلطان خلیل آق قویونلو با خسرو جمشید و شاه اسماعیل اول 

با امامان شیعه یافت.



پیوست‌ها  ||  109  ||

ایرانی کوشش  مورخان  و  تذکره‌نویسان  برخی  ترتیب،  به همین  است.  بوده  یزدگرد سوم 
پرنفوذ  قبایل  به  را  آنان  نسب  و  اصل  مزبور  پادشاهان  حاکمیت  توجیه  برای  که  کردند 
به عنوان کشوری معاصر  بار‌ها  ایران  نام  نیز  ادعاها  با همین  رابطه  در  ربط دهند.  عرب 
ایران  بر  اعراب  تسلط  از  بعد  دوره  در  است.  و مذهبی ذکر شده  ادبی  تاریخی،  آثار  در 
تمایل به منسوب شمردن حاکمان ایرانی یه قبایل پرنفوذ عرب رواج یافت. همچنین در 
دوره حاکمیت سلاطین ترکمن نیز مورخین ایرانی تلاش می‌کردند سلاطین آق قویونلو یا 

قراقویونلو را به تبار جمشید متصل کنند.
مثلًا فرخی سیستانی )درگذشت سال 1030( در دیوان خود 30 بار نام »ایران« را ذکر 
میکند و سلطان محمود را »شاه ایران« )و توران( مینامد و همچنین تعابیر »ایرانزمین« و 
»ایرانشهر« را به کار میبرد. عنصری )درگذشت 1040( و منوچهری )درگذشت 1041( 
از »ایران«، »توران«، »کشور ایران«، »زمین ایرانشهر« و »خسرو ایران« سخن می‌گویند و 

اسعدی گرگانی در »ویس و رامینِ« خود 25 بار نام »ایران« را می‌بَرد.1 
وزیر  اولین  دستور  به  دربار  رسمی  مدارک  زبان کتبی کلیه  محمود  سلطان  دوره  در 
به فارسی تبدیل شد. اگرچه وزیر بعدی،  از عربی  ابوالعباس اسفراینی،  سلطان محمود، 
احمد میمندی زبان رسمی دربار را دوباره به عربی برگرداند، اما سنت فارسی نویسی مدارک 
رسمی و دولتی از آن دوره به بعد در همه دربارهای سلاطین ترکی و مغول-ایلخانی در 
ایران و همچنین آسیای مرکزی، بخش مسلمان هندوستان و آناتولی باقی ماند. در ایران 
دوره صفویان و بعد از آنها نیز موقعیت برتر زبان و ادبیات فارسی به همان صورت ادامه 
یافت. همزمان، فتوحات سلطان محمود در هند نیز تأثیر و نفوذ زبان فارسی را به این نیم 

قاره گسترش بخشید. 
دوره  خود  تاریخ  معروف  کتاب  در  ایرانی که  برجسته  نگار  تاریخ  بیهقی  ابوالفضل 
سلطنت محمود و پسرش مسعود را به صورتی دقیق و در عین حال با زبانی شیوا و غنی به 
تصویر کشیده، در باره پایان دوره غزنویان و شکست‌های سلطان مسعود به دست لشکریان 

نوخاسته سلجوقی و بر تخت نشستن طغرل بیگ سلجوقی در نیشابور مینویسد: 
»... هر کس که میخواست، استاخی )گستاخی، م.( می‌کرد و با طغرل سخن میگفت 
و وی بر تخت خداوند سلطان نشسته بود در پیشگاه صُفّه )ایوان، م.(، قاضی صاعد را بر 
پای خواست و به زیر تخت بالشی نهادند و بنشست، قاضی گفت: زندگانی خداوند دراز 
باد، این تختِ سلطان مسعود است که بر آن نشسته‌ای و در غیب چنین چیزهاست و نتوان 
دانست که دیگر چه باشد، هشیار باش و از ایزد – عزّ ذکره – بترس و داد ده و سخنِ ستم 
در جمع آوری و تحلیل اطلاعات فصل کنونی از مقاله مفصل احمد اشرف در فرهنگ »ایرانیکا« )مذکور در بالا( استفاده  	.1

بسیاری شده است. مدیون و سپاسگزار ایشان هستم.



||  110  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

رسیدگان و درماندگان بشنو و یله مکن )رها مکن، م.( که این لشکر ستم کنند که بیدادی 
)ستمی، م.( شوم باشد و من حق تو را بدین آمدن بگزاردم )...( طغرل گفت رنج قاضی 
نخواهم به آمدن بیش از این، که آنچه باید به پیغام گفته می‌آید و پذیرفتم که بدانچه گفتی کار 
کنم، و ما مردمان نو و غریبیم و رسم‌های تازیکان )ایرانیان مسلمان و غیر ترک، م.( ندانیم، 

قاضی به پیغام نصیحت‌ها از من نگیرد )دریغ ندارد، م.(. گفت: چنین کنم.«1
این در سال 1037 بود. 

حاکمیت بر خراسان چند بار بین غزنویان و سلجوقیان دست به دست شد. بالاخره با 
شکست و عقب‌نشینی غزنویان به هند، سلجوقیان بر خراسان و بقیه سرزمین‌های ایرانی و 
سپس عراق و دیر‌تر آناتولی حاکم گشتند. روایت بیهقی از فتح خراسان توسط سلجوقیان 
نیز نشان می‌دهد که غزنویان با سابقه نسبتاً طولانی‌تر مهاجرت به ایران و حاکمیت بر آن، 

با ایران و ایرانیان و فرهنگ و دولت‌داری آنان آشنا‌تر و مانوس‌تر از سلجوقیان بودند.
اما بزودی همان سنت دیرین برتری زبان، فرهنگ و دولت‌داری ایرانی به صورتی دیگر 

در دوره سلجوقیان نیز ادامه یافت.

پیچ و خم دوره سلجوقی

به نظر احمد اشرف موضوع هویت ایرانی و ذکر نشانه‌های آن مانند نام »ایران« در دوره 
سلجوقی نسبتاً کمرنگ‌تر شد. سلجوقیان ایران تا اواخر قرن دوازدهم و شاخه روم )آناتولی( 
آنان تا صد سال بعد از آن )همراه با کاهش تدریجی قدرت و نفوذ( حکومت کردند.تمرکز 

این بحث روی دوره سلجوقیان ایران )یا »سلجوقیان کبیر«( خواهد بود. 
درست است که در مقایسه با دوره غزنویان، در روزگار سلجوقیان آثار به نسبت کمتری 
در باره قدرت و شکوه ایران باستان و اساطیر آن نوشته شد، اگر چه در این دوره به خاطر 
گسترش سریع حاکمیت سلاطین سلجوقی در ایران، آسیای مرکزی، آناتولی، عراق، شام و 
حتی فلسطین، زبان و ادبیات فارسی از نظر نفوذ و اعتبار بعد از عربی تبدیل به مهم‌ترین 
زبان دنیای اسلام گردید. به نظر نگارنده این تناقض چندان جای شگفتی ندارد و می‌توان 

آن را به چند عامل مربوط دانست.
یکم: آنگونه که قبلًا هم گفته شد، غزنویان و سلجوقیان هر دو اصالتاً از آسیای مرکزی 
به ایران آمده بودند. اما گذشته و روند مهاجرت و شکل به دست گرفتن قدرت آنان در ایران 
از یکدیگر فرق‌های اساسی داشت. اولین بنیانگذاران غزنویان، آلب تکین )آلپ تگین( و 

ابوالفضل بیهقی: تاریخ بیهقی، ج. دوم، انتشارات هیرمند، تهران 1376، ص. 837-836 	.1



پیوست‌ها  ||  111  ||

سبکتکین، از غلامان دربار سامانی بودند که در بازار بردگان خریداری شده بودند. آلپ 
تکین بخاطر مهارت در امور جنگی فرمانده سامانیان در خراسان شده بود. سبکتکین جوان 
نیز که احتمالًا از قبایل ترکان شرقی بود، به دنبال حمله یک قبیله ترک رقیب به اسارت 
در دوران خدمت  بود.  برای سامانیان خریداری شده  بردگان  بازار  و در یک  گرفته شده 
دیگر  غلام  هزاران  با  همراه  آنها  بود.  شده  تکین  آلپ  داماد  سبکتکین  سامانی  لشکر  در 
در مدرسه مخصوص امیران سامانی تحصیل و آموزش نظامی دیده بودند. بین نخستین 
لشکرکشی‌های سامانیان به دشت‌های آسیای میانه برای »غزوات« اسلامی و اسیر گرفتن 
قبایل ترک آن دیار )اواخر قرن نهم( و نخستین تصرف قدرت توسط غزنویان در غزنی 
افغانستان )975( تقرییا صد سال فاصله بود. در این مدت آنها زبان، فرهنگ و دولت‌داری 
ایرانیان را در دربار سامانی فراگرفته بودند. اما سلجوقیان که ابتدا به صورت دسته بزرگی 
از اشرار از ماوراءالنهر به خراسان حمله می‌کردند، طوری که از خود رئیس قبیله، طغرل 
بیگ شنیدیم، با ایرانیانی که به کشورشان آمده بودند، آشنائی و الفت چندانی نداشتند. از 
این جهت آنان احتمالًا )بخصوص در ابتدا( نیازی برای تشویق اهل قلم بومی در راه ترویج 

هویت ایرانی نمی دیدند.
دوم: در حالیکه سرزمین‌های غزنویان اساساً عبارت از ایران و بخش‌هائی از هندوستان 
بود، سلجوقیان در مدت کوتاهی بر آناتولی، عراق و حتی شام حاکم شدند. فتح نیشابور 
توسط سلجوقیان در سال 1037 بود . در کمتر از 40 سال بعد آنها ابتدا بغداد را تصرف 
کرده، خلیفه عباسی را تابع خود نمودند و سپس در شهر مانزیکرت )ملازگرد( در شرق 
آناتولی نخستین ضربه پیروزمندانه خود را بر امپراتوری روم شرقی وارد آوردند. این سرعت 
به  را  آنان  درآورده،  ایرانی  اساساً  دولتی  از حالت  را  فتوحات، سلجوقیان  در  و گسترش 
بزرگترین دولت اسلامی شامل سرزمین‌های ایران، آناتولی و خاورمیانه تبدیل نمود. این 
نیز به سختی می‌تواند عامل تشویق کننده‌ای برای ترویج تنها یک هویت سیاسی یا قومی 

مشخصی باشد.
دو عامل دیگر هم می‌تواند موثر بوده باشد. اولًا نباید فراموش کرد که سلجوقیان بلافاصله 
پس از فتح هر ایالت و ولایت، آن را مانند یک غرامت جنگی بین افراد ممتاز طایفه خود 
و حتی پسران صغیر خانواده تقسیم می‌کردند. این ولایات معمولًا نصیب طایفه و دسته‌ای 
می‌شد که در آن فتح نقش مهم‌تری داشت. این تصمیم هم با رضایت خان بزرگ )مثلًا 
طغرل، برادرش چاغری، آلپ ارسلان و دیگران( انجام می‌گرفت. حتی خان‌های بزرگ‌تر 
می‌توانستند بعداً بخاطر »تغییر سیاست« یا نیاز به پول و خراج این تصمیم را تغییر دهند و 
حاکم دیگری را به همان محل بفرستند. حاکمان سلجوقی اصولًا طبق یک سنت قدیم ترکی 



||  112  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و مغولی با فتح یک سرزمین، آن را مانند ملک و زمین شخصی و خانوادگی خود به حساب 
می‌آوردند. این سنت، البته نه به این درجه و تا این حد، در دودمان‌های قدیمی ایرانی، عربی 
و غربی هم بود، مثلًا حکومت ایالت‌های پر درآمد به نزدیکان درجه اول پادشاه یا خلیفه 
داده می‌شد. اما به نظر می‌رسد مبالغه در این مورد مانند سپردن حکومت یک ولایت به یک 
شاهزاده ده ساله و فرستادن او )همراه با »اتابک« شاهزاده( به این محل می‌تواند در ذهن این 
حکومت‌های محلی و دبیران و تاریخ نگاران آنان احساس جمعی »ایرانیت« را که گستره‌ای 

پهناور از حاکمیت سیاسی و وابستگی گروهی را در بر می‌گیرد، کم رنگ‌تر کرده باشد.
نکته نهائی که به نظر من می‌تواند در تضعیف نسبی احساس و ذکر موضوع »ایرانیت« 
در منابع دوره سلجوقی نقشی داشته باشد، حاکم شدن اندیشه خواجه ابوعلی نظام‌الملک 
طوسی )توسی( در باره دولت و حکومت داری و اصول متشرعانه امام ابو حامد غزالی )در 
حوزه فلسفی و مذهبی( در دوره اوج قدرت سلجوقیان است. نظام‌الملک )19/1018-
1092 م.( از معروف‌ترین وزیران تاریخ ایران است که به مدت بیست و نُه سال وزارت 
دو سلطان بزرگ سلجوقی، آلپ ارسلان و پسرش ملک شاه را برعهده داشت و در عمل 
گرداننده اصلی کارهای دولت در اوج قدرت و گسترش این سلسله از آمو دریا تا قفقاز 
آناتولی مرکزی، عراق و شامات بود. نظریه دولت‌داری نظام‌الملک بر دو ستون  جنوبی، 
اصلی استوار بود: اطاعت بی‌چون و چرا از سلطان سلجوقی و پیروی مطلق از مذهب اهل 
تسنن، به خصوص شاخه حنفی و یا شافعی آن. نظام‌الملک، امام ابو حامد غزالی )1058-

1111( را در سال 1091 م. مسئول تدریس در مدرسه نظامیه بغداد نمود. غزالی جزو 
خِرَدگرایی  بین  »میانه«  راهی  ابتدا  در  این مکتب که  بود.  »اشعری«  پیروان مکتب کلامی 
معتزله دوره خلیفه مامون و خِرَدستیزی شریعت گرایان اهل حدیث شمرده می‌شد و در 
عراق و خراسان نفوذ بسیاری داشت، بعد‌ها آشکارا به اهل حدیث نزدیک شد و برضد خِرَد 
گرایی برخاست. در پی فعالیت‌های غزالی در مدرسه‌های »نظامیه« بغداد و نیشابور مکتب 
کلامی و متشرعانه اشعری به اقصی نقاط عالم اسلام گسترش یافت و به مکتب اکثریت 
اهل سنت تبدیل گردید. غزالی احتمالًا مهم‌ترین فقیه و متفکر اسلامی است که ضدیت 
با خِرَدگرایی علمی را درمیان مسلمانان به صورتی پایدار رواج داد. پایه اصلی اندیشه‌های 
نظام‌الملک و غزالی مطلق بودن شرط پیروی از شریعت و سلطان بود. به نظر می‌رسد در 

چنین جهان بینی احساس تعلق به یک سرزمین و یا قوم نمی توانست رنگ نبازد.
سلسله‌های ترک‌زبان غزنویان و سلجوقیان که اصالتاً از آسیای مرکزی به ایران مهاجرت 
کرده و با مردم آن آمیخته بودند، هویتی اساساً نظامی داشتند و توجه اصلی آنها متوجه فتح 
سرزمین‌های بیشتر بود. اما اهل قلم ایرانی که دستگاه دولتی را اداره می‌کرد، طبق سنت 



پیوست‌ها  ||  113  ||

همیشگی و بخاطر بی‌تجربگی سلسله‌های نامبرده در دولت‌داری، به غیر از دستگاه نظامی، 
اکثر نهادهای اداری دولت و قشر روحانیان را به دست خود گرفت و از آن طریق نفوذ و 
حاکمیت فرهنگ ایرانی را ادامه داد. در دوره حکومت‌های منطقه‌ای ایرانی مانند طاهریان، 
صفاریان، سامانیان و دیرتر آل بویه، »اهل قلم« و »اهل شمشیر« نقش و کارکردی مشترک 
به عنوان دو ستون اصلی دولت داشتند. اما در دوره سلسله‌های ترک‌زبان که بیش از یکی دو 
قرن از مهاجرتشان به ایران نگذشته بود، این اتحاد قلم و شمشیر تا حدی شکاف برداشت 
با تمایز و گاه حتی رقابت گروه‌های  ایرانی  . این همان زمانی است که در تاریخ نگاری 
»ترک و تاجیک« روبرو می‌شویم. این تمایز و رقابت تا اواخر دوره صفویان ادامه یافت، اما 
بتدریج تا دوره نادرشاه تقریباً از بین رفت. احتمالًا در این دوره، همگرائی و اختلاط »ترک 
و تاجیک« در جامعه ایرانی به‌اندازه‌ای تحکیم یافته است که در آثار دوره‌های بعد چنین 

تمایزی، اگر هم احساس شود، نشانه رقابت و رویاروئی چندانی نبوده است.

هویت ایرانی در عهد سلجوقی

بیان و نشانه‌های هویت ایرانی در دوره سلجوقیان را می‌توان )مانند دوره‌های دیگر تاریخ 
مترادف،  نام‌های  یا  »ایران«  نام  به  مستقیم  اشاره  اولًا  بررسی کرد:  در چند حوزه  ایران( 
مرتبط و هم معنا مانند ایرانیان، ایرانشهر، ایرانزمین، ملک عجم، پارس، فرس، پارسی و 
غیره. این اشاره‌ها می‌توانند به دوره باستانی یعنی پیشا اسلامی یا دوره بعد از اسلام باشند. 
در عین حال این نشانه‌ها می‌توانند »ایران« را به عنوان تعبیر و مفهومی کلی و غیر مشخص 
در نظر بگیرند و یا به عنوان نام یک سرزمین و واحد جغرافیائی و سیاسی مشخص و کنونی 
)نه لزوماً با دولت معین و مشخص خود( به کار برده شوند. در نهایت شاخص‌های تاریخی 
و فرهنگی مانند اساطیر، آداب و سنن و جشن‌های ملی می‌توانند به عنوان »نشانه« و شاهد 

وجود و ذکر هویت ملی ایرانی در آثار دوره‌های مختلف در نظر گرفته شوند.
اثر  سلجوقی«  سلسله  »تاریخ  مانند  مواردی  جز  به  سلجوقی  دوره  نگاری  تاریخ  در 
شهاب  نوشته  منکبورنی«  الدین  جلال  »سیرت  و   )1100 )درگذشت  اصفهانی  بُنداری 
الدین نَسوی )درگذشت 1253( اشاره چندانی به تعبیر »ایران« به عنوان واحد سیاسی و 
جغرافیائی نمی‌شود. این نیز طبیعی است، زیرا در دوره سلجوقیان گستره دولت سلجوقی 
به مراتب وسیع‌تر از سرزمین‌های ایرانی بود و سلاطین یا وزیران و دبیران دستگاه سلجوقی 

دلیلی نداشتند که تمامی دولت خود را تنها »ایران« بنامند.
در شعر فارسی این دوره، حماسه سرائی دوره سامانیان و غزنویان رنگ می‌بازد و جای 



||  114  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

آن را آمیزه‌ای از اساطیر و داستان‌های ایرانی و اسلامی می‌گیرد. به گفته احمد اشرف »این 
تحول را می‌توان به نوعی پیش درآمد مشخصات هویت ایرانی در آثار دوره پسامغولی و 

صفوی به شمار آورد.«1
با اینهمه، از شاعران این دوره امیر معزی )درگذشت 1147( سلاطین سلجوقی را 
»شاه« ایران )و گاه »شاه ایران و توران«( و حافظ و مدافع این سرزمین می‌نامد. چند مثال:

در مدح سلطان سنجر:
سلجوقیان همه  خورشید  و  یزدان  سایه 
ناصر دین خسرو مشرق که نامش سنجر است
همی نازد  او  ناز  و  خطاب  شهریاری کز 
هر کجا در کشور ایران خطیب و منبر است

)…(
آن‌ که شاهان را به ایرانشهر سر بر نام اوست
وان که خاقان را به توران نامهٔ او بر سراست
فرما دهد  ما که  بر  ایران  در  تو  امر  بی 
افسر نهد  که  بر سر  توران  در  تو  رای  بی 

)…(
قربـــان عیـــد  و  صبـــح  و  آدینـــه 
یـــزدان ســـه  هـــر  فرخنـــده گشـــاد 
ملـــت تـــاج  و  دیـــن  ناصـــر  بـــر 
ایـــران2 پنـــاه  و  عجـــم  شـــاه 

سرزمینی  عنوان  به  را  ایران  خود،  پیکر«  »هفت  در   )1209 )درگذشت  نظامی گنجوی 
تاریخی و سیاسی چنین ستایش میکند:

ــه عالـــم تـــن اســـت و ایـــران دل همـ
نیســـت گوینـــده زایـــن قیـــاس خجـــل
باشـــد زمیـــن  دل  ایـــران  چونکـــه 
باشـــد یقیـــن  بـــود  بـــه  تـــن  ز  دل 

و یا خاقانی شیروانی )درگذشت 1190( بیش از بیست بار نام ایران را میبرد، از جمله:
چـــون غـــام توســـت خاقانـــی، تـــو نیـــز

1.	 Ashraf: Idem
از صفحات گوناگون دیوان امیرالشعرا معزی، به سعی و اهتمام عباس اقبال، تهران 1318 شمسی 	.2



پیوست‌ها  ||  115  ||

مشـــو ایـــران  غـــام خســـرو  جـــز 

چندین  به  می‌توان  1131؟(  )درگذشت  سنائی  و   )1189 )درگذشت  انوری  اشعار  در 
کاربرد نام »ایران« برخورد. از آن میان در برخی از این اشعار مانند شکایت نامه انوری در 
باره دست‌اندازی‌های ترکان اغوز به خراسان نام »ایران« نه تنها با اشاره به گذشته و اساطیر، 

بلکه به عنوان سرزمین موجود در آن دوره به کار رفته است:
بـــه ســـمرقند اگـــر بگـــذری ای باد ســـحر
نامـــه اهـــل خراســـان بـــه بـــرِ خاقـــان بـــر

..…
و کنون وقت  در  بی‌شک  بود  بسته  کارها 
لشکر ایران  سوی  رانَد  است که  آن  وقت 

برخی شاعران دیگربه طور غیر مستقیم از ایران سخن می‌گویند. مثلًا سعدی )درگذشت 
و  رستم  مانند  فارسی  ادبیات  و  شعر  افسانه‌ای  چهره‌های  به  اشاره  با   )1292 یا   1291
تعداد  اما  گیرند.  پند  بزرگان گذشته  میراث  از  که  میکند  نصیحت  به سلاطین  اسفندیار 
دیگری مانند سیف فرغانی )درگذشت اوایل قرن چهاردهم( گاه به بدگوئی در باره ایران نیز 
می‌پردازند. فرغانی تا آنجا پیش می‌رود که می‌گوید »آب و خاک ایران برای طهارت و ادای 

نماز مسلمانان مساعد نیست، زیرا پادشاهان ساسانی آن را نجس کرده‌اند.«1
طهارت کردست نفس  حدَث  آن کاز  نزد 
استنجاست زپی  ملک کلوخی  آن  خاک 
نبود نمازی  خاک  این  گِل  عاشق  نزد 
که نجس کردۀ پرویز و قباد و کسراست 2

بی‌توجهی  به معنی  را  این شعر  این دوره،  آثار دیگر متصوفین  به  اشاره  با  البته بعضی‌ها 
و حتی بیزاری صوفیان از ثروت و مکنت شاهانی مانند قباد و کسرا تفسیر کرده‌اند ونه 
توهین به آب و خاکی بخصوص، یعنی ایران. فرغانی شاعری صوفی، ایرانی و زاده منطقه 
فرغانه در آسیای مرکزی بود. او به دنبال حمله مغول ابتدا به تبریز و از آنجا به آق سرای 
آنجا حکومت می‌کردند. ظاهراً شعر  در  هنوز  روم  آخرین سلجوقیان  آناتولی گریخت که 
نامبرده فرغانی به نوعی نقطه اوج تقابل و تعارض بین اندیشه هویت و وابستگی سرزمینی 
و فرهنگی به ایران و، در مقابل و حتی در دشمنی با آن، برتری دادن به طهارت و نماز برای 

1.	 Ashraf: Idem, also:
دیوان سیف فرغانی، چاپ دوم، تهران 1341، ص. 31

حدَث به معنی ادرار، بول؛ استنجاه به معنی پاک کردن مدفوع با کلوخ 	.2



||  116  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

مسلمانان است. اما این طرز تفکر اگرچه رگه‌هائی از آن بعد‌ها هم ادامه یافت و هنوز هم 
وجود دارد، هرگز نتوانست به‌اندیشه غالب ایرانیان یا ترکان ایران و آناتولی تبدیل شود.

در بسیاری آثار ادبی و سیاسی این دوره مانند »قابوس نامه« عنصرالمعالی می‌توان با 
ده‌ها اشاره به آداب و رسوم و طرز فکر و زندگی ایرانیان روبرو شد. در همین اثر تنها در چند 
مورد به تعبیر »عجم« بر میخوریم. نظام‌الملک نیز در اثر معروف خود با عنوان »سیاست 
از  ده‌ها مورد  به  در عین حال  و  میکند  ایرانیان بحث  از  »تازیکان«  تعبیر  با کاربرد  نامه« 
زندگی سیاسی و فرهنگی و همچنین میراث و حافظه جمعی ایرانیان اشاره می‌نماید. دو اثر 
فارسی این دوره )هر دو در اوایل قرن دوازدهم م.( که شهرت به مراتب کمتری از شاهنامه 
فردوسی دارند، هر کدام بیش از صد بار نام »ایران« باستان را می‌برند و از داستان‌ها و 
افسانه‌های پارسی می‌گویند. یکی از این آثار »کوش نامه« اثر ایرانشاه ابن ابوالخیر است که 
ظاهراً منابع متفاوتی از فردوسی را به کار برده است. اثر دوم »بهمن نامه« نام دارد که یک 
مثنوی حماسی شامل بیش از 9000 بیت و مربوط به دوره پادشاهان کیانی است. این اثر 
به محمد بن ملکشاه سلجوقی اهدا شده، اما در باره نام نویسنده این اثر اطلاعات دقیقی 
موجود نیست. همچنین »تاریخ طبرستان« تالیف ابن اسفندیار )درگذشت 1217( ده‌ها 

بار نام »ایران« و »تازیک« )به معنای »ایرانی«( را به کار برده است.
آنگونه که گفته شد، ذکر هویت ایرانی نه تنها با کاربرد مستقیم نام »ایران« بلکه همچنین 
با در نظر گرفتن یک مجموعه یا کلیّتی شامل اشاره به جنبه‌های اساطیری، قومی، فرهنگی 
ایرانیان ممکن است. در همین رابطه قبلًا به »گلستان« و »بوستان« سعدی،  و سرزمینی 
»قابوس نامه« عنصر المعالی و »سیاست نامه« نظام‌الملک طوسی اشاره شده بود. در این 
آثار اگرچه ذکر مستقیم نام »ایران« به معنی واحد سیاسی و سرزمینی موجود در آن دوره به 
سختی مشاهده می‌شود، اما همه آثار مزبور سرشار از جنبه‌های گوناگون و رنگارنگ میراث 

تاریخی و فرهنگی ایران و ایرانیان است.
شاید به همین جهت است که درست در دوره سلجوقیان، زبان فارسی )و نه عربی( به 
ویژه در زمینه‌های معینی مانند شعر و ادبیات تصوفی )مثلًا عطار نیشابوری، مولانا جلال 
الدین بلخی / رومی( به اوج شیوائی و محبوبیت خود در تمامی کشورهای اسلامی قرون 
میانه رسید. در همین دوره بود که فارسی تبدیل به زبان مشترک و نوشتاری دربار و دیوان 
در امپراتوری‌های عثمانی، آسیای مرکزی و دولت گورکانی هند گردید و شاعران و حتی 

خود سلاطین این سرزمین‌ها را به نوشتن شعر به فارسی برانگیخت.



پیوست‌ها  ||  117  ||

دوره ایلخانی و تیموری

برای  تقریباً  بعد  به   1200 سال  از  مغول  حمله‌های  دهشتناکی که  و خاک  همه خون  با 
پنجاه، شصت سال از خود به جا گذاشت، برخی تأثیرات کوتاه مدت و میان مدت آن بر 
تک تک سرزمین‌های منطقه اوراسیا، از جمله ایران، غیر منتظره جلوه می‌کرد. به چندی 
از این تأثیرات سیاسی و اجتماعی در فصل »مغول‌ها می‌آیند« این کتاب اشاره شده بود. 
در موضوع هویت ایرانی نیز پیامد‌های ناخواسته حمله مغول چشمگیر بودند. قبل از همه، 
و  عباسی  خلیفه  آخرین  بغداد  به  پی حمله  در  در سال 1258  چنگیز،  نوه  هلاکو خان، 
خانواده او را به قتل رسانید و رسماً به خلافت عباسی که پانصد سال نماد امپراتوری بزرگ 
اسلامی بود، پایان بخشید. با این اقدام سرزمین‌هائی که در سه قاره آسیا، آفریقا و حتی 
بخشی از اروپا تحت یک خلافت اسلامی و عربی قرار داشتند، به حال خود رها شدند و 

هر کدام متناسب با گذشته تاریخی و شرایط موجود خود به راه دیگری گام گذاشتند.
داشت که  مهمی  نقش  نیز  این  تردید  بدون  خلافت،  دستگاه  فروپاشی  بر  علاوه 
حکمرانان جدید ایلخانی مسلمان نبودند. آنها اصالتاً شمن باور یا بودائی به شمار می‌رفتند. 
بالاخره در سال 1295 یعنی نزدیک به صد سال پس از حمله مغول به ایران، نوه بزرگ 
هلاکو، غازان که خان بزرگ سرزمین‌های ایرانی شده بود، به اسلام گروید و همه مغول‌های 
مقیم ایران را به قبول اسلام فراخواند. تا آن وقت غازان در آیین بودائی تربیت یافته بود و 
شاید هم به همین جهت گفته می‌شود که او مدارامنشی بودائی را با اصول اسلام درآمیخت 
و از جمله به دستور او یک معبد بودائی درنزدیکی قوچان کنونی ساخته شد. با این همه بعد 
از گروش غازان به اسلام به دستور او کلیسا‌ها، آتشکده‌ها و دیگر معابد اقلیت‌های دینی 

را تخریب کردند.
سلجوقیان،  اوج  دوره  برخلاف  ایرانی،  سرزمین‌های  در  مغول،  حملات  زمان  در 
حکومت و نظام واحد سیاسی، مالیاتی، تجاری و نظامی موجود نبود. هر منطقه و ولایت 
زیر حکومت یک شاهزاده یا اتابک سلجوقی، این یا آن ایل و قبیله )اغلب ترک یا گاه ایرانی( 
بود که با یکدیگر پیوسته در حال کشمکش، جنگ و صلح بودند. طبعاً چنین شرایطی برای 
ایرانی  قلم  اهل  دیگر  و  مستوفیان  دبیران،  وزیران،  طرف  از  ایرانی  هویت  موضوع  طرح 
چندان مناسب نبود. در بهترین حالت آنها می‌توانستند با حسرت گذشته‌هائی را خاطرنشان 
کنند که نیروئی فراگیرتر و منسجم‌تر از قدرت‌های زودگذر و کوچک محلی زمام امور را 
در دست داشت. از این جهت بسیاری از تاریخ نگاران گردآمدن همه سرزمین‌های ایرانی 
در یک بدنه سیاسی واحد تحت حکومت وارثان ایلخانی مغول در ایران را چنین ارزیابی 



||  118  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

می‌کنند که پس از فروپاشی امپراتوری ساسانیان، سرزمین‌های فلات ایران برای نخستین 
بار همه باز در یک ترکیب مشترک سیاسی متحد شدند.1 در این شرایط، اهل قلم، تاریخ 
نگاری سیاسی ایران را به گونه‌ای مشخص به عنوان »ایران« و »ایران زمین« از سر گرفتند. 
منظور از ذکر این نام‌ها دیگر نه تنها ارجاع به تاریخ پیشا اسلام، بلکه اشاره به همان دوره 

تالیف تواریخ و تذکره‌های عهد ایلخانی بود.
لمبتون در کتاب معروف خود با عنوان »تداوم و تحول در تاریخ میانه ایران« در مقایسه 
سلجوقیان و متعاقبین مغول-ایلخانی آنان می‌نویسد که در ارزیابی اوضاع اجتماعی این 
ایلخانان متحول  اینکه کاملًا از طرف  یا  یافته  ادامه  آیا همان نظام پیش  اینکه  دو دوره و 
شده، نباید به افراط یا تفریط رو بیاوریم. »)سلجوقیان( نظام جدیدی پی ریزی نکردند، 
ولی تشکیلات امپراتوری موجود را به مفهوم وسیع آن بنا نهادند. مغولان، برعکس، موازنه 
با  آنها  رابطه  اینکه  به محض  لیکن  انداختند.  در  تازه‌ای  نظام  و  ریختند  را درهم  موجود 
قراقوروم )یعنی مراکز امپراتوری مغول، -م.( قطع شد و به اسلام روی آوردند، الگوهای 
کهن که جامعه را در روزگار سلجوقیان به هم بافته بود، بار دیگر ظاهر گشت. شاید این 
امر اجتناب ناپذیر بود، چون هنگامیکه ایلخانان به صورت یک سلسله ایرانی درآمدند و 
بالاجبار از حدود و ثغور جا افتاده و مشخص سرزمین ایران به دفاع پرداختند، در چارچوب 

همان قیودی قرار گرفتند که سلجوقیان و سلسله‌های نخستین ایرانی قرار گرفته بودند.«2
تاریخ نگاران دوره ایلخانی نیز در همین معنا به احیا و بازگوئی موقعیت ایران در تاریخ 
جهانی آن روزگار کوشیدند. به همین جهت است که »جامع التواریخ« خواجه رشید الدین 
فضل الله همدانی )درگذشت 1328( غالباً به عنوان نخستین تاریخ جامع جهان شمرده 
ایران نوشته شده است. از سوی دیگر، این  می‌شود که در دوره ایلخانان مغول حاکم بر 
با جهان  آشنائی  برای  ایلخانی مغول  نیاز‌های حکمرانان  اثر دوجلدی احتمالًا پاسخگوی 

)ازجمله هند و »فرنگ«( و ادیان آنان به حساب می‌آمد.
خواجه رشیدالدین در اثر نامبرده خود و همچنین »تاریخ مبارک غازانی« و »سوانح 
الافکار« ده‌ها بار از »ایران« به عنوان سرزمین و حکومتی موجود نام می‌برد و آن را احتمالًا 
برای اولین بار»کشور ایران« نیز می‌نامد.3 او مرزهای ایران آن دوره را »در شرق از آمو تا رود 
جهلم در شمال هندوستان و در غرب از بیزانس )روم( تا مصر« میخوانَد.4 در صفحات 
دیگر آثار رشیدالدین می‌توان به تعابیر »اهالی ایرانزمین« و »خلایق ایرانزمین«، »ممالک 

1.	 R.Amitai-Preiss: ‚Ghazan Khan, Mahmud,’ in: EIr, viewed on 12.09.2022
آن لامبتن: تداوم و تحول در تاریخ میانه ایران، تهران 1372، ص. 375 	.2

3.	 Ahmad Ashraf: Idem
4.	 Idem



پیوست‌ها  ||  119  ||

ایرانزمین«، »خان ایرانزمین« و »ملوک ایرانزمین« نیز برخورد. خواجه رشیدالدین نیز مانند 
دیگر تاریخ نگاران و جغرافی دانان عصر خود، هنگام برشمردن مشخص پادشاهی‌های 
مهم عصر خود، از ایران، توران، فرنگ، مصر، مراکش )مغرب،( بیزانس )روم،( هند و 

چین نام می‌بَرد. 
»مجمع   )،1330 )درگذشت  بناکتی  ابوسلیمان  »تاریخ«  مانند  تاریخی  آثار  دیگر 
الانساب شبانکاره ای« )1333،( »دستور الکاتب« محمد نخجوانی )درگذشت 1336،( 
عبدالرزاق  السعدین«  »مطلع  و   )1349 )درگذشت  مستوفی  حمدالله  »تاریخ گزیده« 
سمرقندی )درگذشت 1371( نیز بارها از ایران و تعابیر مرتبط با آن سخن می‌گویند. مثلًا 
سمرقندی در شرح جنگ سلطان اُلجایتو با دشمنانش می‌نویسد »اگر خواست خداوند نمی 
بود، از پادشاهی ایران چیزی جز نام با قی نمی ماند.« او در جائی دیگر مرزهای دولت 
سلطان ابوسعید ابوالخیر را »از سیحون تا فرات« نامیده و علاوه میکند که »ایرانشهر عبارت 
از شهرهائی است که بین این دو مرز قرار گرفته‌اند.« در این دوره که شامل عصر تیموری 
نیز می‌شود، آثار تاریخی و جغرافیائی دیگری نیز از ایران به عنوان یکی از کشورهای مهم 
ابرو )درگذشت  نوشته حافظ  التواریخ« و »جغرافیا«  »زبده  از جمله:  برده‌اند،  نام  منطقه 
1417،( »جامع التواریخ حَسنی« اثر تاج الدین حسن یزدی، )درگذشت 1453( و »روضه 
الصفا« از میرخواند )درگذشت 1497.( در مجموع می‌توان گفت که در 42 مورد نام ایران 

و تعابیر مرتبط با آن در آثار نامبرده این دوره ذکر شده است.1
و  ایران  پادشاهان  بین  مکاتبات  از  باقیمانده  اسناد  در  نمود که  علاوه  باید  همچنین 
سلاطین کشورهای همسایه از دوره تیموری تا صفوی، طبق شمارش احمد اشرف 19 بار 
به تعبیرهای ایران، ایرانزمین، کشور ایران، شاهنشاه ایران، احوال ایران، ملوک )پادشاهان( 
توران«  و  »ایران  و  ایران،  سپهسالار  عجم،  دیار  شهریار  ایران،  )ایالات(  ممالک  ایران، 
برمیخوریم. در فصل‌های مربوط به سلسله‌های بعدی قراقویونلو و آق قویونلوی کتاب حاضر 
آق  اوزون حسن  قراقریونلو،  جهانشاه  جمله  )از  مزبور  از سلاطین  بسیاری  دیدیم که  نیز 
قویونلو و طبعاً شاه اسماعیل صفوی( به عنوان »پادشاه ایران« تاجگذاری کرده و در فرمان‌ها 

و نامه‌های بین آنها و سلاطین عثمانی و پادشاهان اروپائی، »پادشاه ایران« نامیده شده‌اند.
به  تیموری  و  ایلخانی  دوره  و جغرافیانگاری  تاریخ  اهمیت  اشرف  احمد  نظر  به  اما 
احیاء و کاربرد فراوان مفاهیم »ایران« و »ایرانزمین« محدود نیست، بلکه این آثار در عین 
و  ایلخانی  عهد  تا  باستان  دوران  از  ایران  اندیشه  تداوم  دادن  نشان  وثیقه‌ای جهت  حال 
تیموری به شمار می‌روند.از نظر شرح و تحلیل تداوم اندیشه ایران و ایرانیت از دوره باستان 
در این فصل نقل قول‌های بی‌ماخذ از همین مدخل دانشنامه ایرانیکا نوشته احمد اشرف هستند که بخاطر پرهیز از  	.1

تکرار، ذکر نشده‌اند.



||  120  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

التواریخ« ناصرالدین بیضاوی )درگذشت 1316( و  اثر »نظام  اوایل دوره صفوی دو  تا 
»تاریخ گزیده« حمدالله مستوفی )درگذشت 1349( نقش بزرگی ایفا نموده‌اند. بیضاوی 
در مقدمه اثر فارسی خود مینویسد: »و این کتاب را از تاریخ‌های معتبر فراهم آوردم و نظام 
التواریخ نام کردم، چه در آن سلسله حُکام و ملوک ایران زمین که طول آن از فرات است تا 
به جیحون، بلکه از دیار عرب تا حدود خجند، چنانکه یاد کرده‌اند از زمان آدم الی یومنا 
هذا...)تا به امروز،-م.(«1 بیضاوی سپس تاریخ جهان از ابتدا تا به آن دوره را به چهار 
»قسم« تقسیم میکند: قسم اول: در بیان شرح حال انبیا )...( قسم دویم: اندر تعداد ملوک 
یونانی و  تورانی و اسکندر  افراسیاب  با ضحاک علوانی و و  ایشان  فرس و شرح احوال 
اسطحن رومی )...(، قسم سیم: در شرح حال خلفا و ائمه اسلام )...( و قسم چهارم: اندر 
اخبار سلاطین عظام و ملوک کرام که در ایام خلفای بنی عباس به استقلال و استبداد در 
ممالک ایران پادشاهی کرده‌اند )...(«2 البته در اینجا موضوع بر سر علمی و مدلل بودن 
یا نبودن این نظریه تقسیم تاریخ جهان به چهار دوره یا درستی تشخیص مرزهای گذشته 
ایران نیست، بلکه نشان دادن آن است که تداوم اندیشه ایران و ایرانیت از پیش از اسلام تا 
دوره تالیف این اثر یعنی اوایل قرن چهاردهم بین اهل علم و قلم ایرانی رواج داشته و تازه 
از دوره صفوی شروع نشده است. »تاریخ گزیده« حمدالله مستوفی و تواریخ بعدی که در 
دوره صفوی نوشته شده‌اند، هر کدام به نوعی تحت تأثیر این نگرش تداوم تاریخی بوده‌اند. 

صفویان و هویت مشخص‌تر ایرانی

صفویان با همه تند روی‌های مذهبی و سیاسی خود، چهره مشخص‌تری به هویت ایرانی 
بخشیدند. ایران وحدت سیاسی خود را باز یافت و رسمیت مذهب شیعه، اگرچه به غیر 
شیعیان غالباً به زور قبولانده شد، هویت مذهبی جدیدی به ایران بخشید. برآمدن صفویان 
با قدرت یافتن دولت‌های عثمانی در غرب، گورکانی در هند و ازبکی در آسیای مرکزی 
همزمان بود. مردم آنها غالباً سنی مذهب بودند. از این جهت مذهب شیعه، ایران صفوی 
را از دیگر کشورهای اسلامی متمایز می‌کرد. این، هویتی قومی-مذهبی بود، یعنی نه فقط 
ادامه گسترش نفوذ و  با  ایرانی و شیعه. روزگار صفویان ضمنا همزمان بود  ایرانی، بلکه 
محبوبیت زبان و بخصوص شعر فارسی در کشورهای اسلامی که از قرن نوزدهم به بعد 

مردم کشورهای اروپائی را نیز تحت تأثیر خود قرار داد. 

قاضی ناصرالدین بیضاوی: نظام التواریخ، تهران 1382، ص 3 	.1
همانجا. 	.2



پیوست‌ها  ||  121  ||

در دوره صفویان اقدامات مهمی در جهت تلفیق آداب و سنن مذهبی و قومی-ملی 
لقب  پادشاهان صفوی  انجام گرفت.  نوروز  ملی  برگزاری جشن  و  عاشورا  مراسم  مانند 
ایرانی »شاهنشاه« داشتند، اما آنها در ضمن خود را »کلب« یعنی »سگ آستان علی« نیز 
قراقویونلو  و  قویونلو  آق  پادشاهان  دیدیم،  در فصل‌های گذشته هم  می‌نامیدند. )چنانکه 
نیز مانند شاهان صفوی تاج برسر گذاشته، خود را »پادشاه ایران« می‌نامیدند و سلاطین 
خارجی از جمله سلطان بایزید دوم عثمانی نیز در مکتوبات خود آنان را »پادشاه ایران از 
نسل جمشید و فریدون« خطاب می‌کردند.1( بخصوص در دوره صفویه باور به این حدیث 
از پیامبر اسلام که گفته باشد »خدای را دو گروه گزین اند از جمله خلق او، از عرب قریش 
و از عجم پارس«2 ترویج گردید. همچنین روایات مربوط به وصلت شهربانو از دختران 
یزدگرد ساسانی با امام چهارم شیعیان، علی بن حسین معروف به زین العابدین، رواجی 
بیش از پیش یافت. این روایات قبل از صفویه نیز موجود بوده و حتی در »قابوس نامه« 
عنصرالمعالی کیکاوس زیاری )درگذشت 1087( نیز ذکر شده،3 اما به نظر می‌رسد که با 
رسمیت یافتن شیعه به عنوان مذهب رسمی دولت صفوی، این قبیل روایات نیز رسوخ 
بیشتری در باورهای مذهبی ایرانیان پیدا کرده‌اند تا همگونی ایرانیت و تشیع تحکیم گردد. 
در دوره صفوی روش تاریخ نگاری دوره ایلخانی و تیموری با تاکید بر هویت ایرانی 

همچنان ادامه یافت. 
دوره  معروف  نگار  تاریخ  نخستین  1524( که  )درگذشت  میر  خواند  الدین  غیاث 
صفوی شمرده می‌شود، آخرین مورخ مشهور دوره تیموری و فرزند مورخ معروف همان 
دوره، میر محمد میرخواند بود. سه جلد تاریخ او با عنوان »حبیب السیَر« از نظر کاربرد نام 
»ایران« و تعابیر مرتبط با آن جالب است: 28 بار در رابطه با ایران باستان، تنها 12 بار در 
دوره اسلامی تا عصر ایلخانی و تیموری و 69 بار در جلد سوم شامل تاریخ دوره ایلخانان 
و تیموریان، یعنی بیشترین تاکید روی هویت ایرانی در دوره ایلخانی-تیموری بوده است. 
در دوره صفوی همین سطح بالای هویت ایرانی در تاریخ نگاری ادامه یافت. دیگر آثار مهم 
تاریخ نگاری این دوره مانند »عالم آرای شاه اسماعیل« و »عالم آرای شاه طهماسب« نیز 

بارها و بارها نام ایران و تعبیر‌های مرتبط با آن را به کار گرفته‌اند. 
اهمیت  ترکان  و  ایرانیان  تاریخی  اختلاط  و  همگرائی  نظر  از  که  دیگر  جالب  نکته 
زبان  به  ترکمن  قزلباش  ایلات  اعضای  از  برخی  توسط  تاریخ  کتاب  چند  تالیف  دارد، 
فارسی و اشتغال آنان در کار‌های اداری و دبیری دیوان پادشاهان صفوی است. از آن جمله 

ن. فصل‌های این کتاب با عنوان »میان دوره ترکمنی«، »پیش از شاه اسماعیل«  	.1
علی اکبر دهخدا: امثال و حکم، ج. 3، چ. 6، تهران 1363، ص. 1357-1358 	.2

عنصرالمعالی کیکاوس: قابوس نامه، چاپ تهران 1335، ص. 117-116 	.3



||  122  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

است »احسن التواریخ« حسن بیگ روملو )درگذشت 1577( از لشکر »قورچی ها« یعنی 
نظامیان سلطنتی شاه طهماسب اول و مدتی بعد »عالم آرای عباسی« نوشته اسکندر بیگ 

ترکمان معروف به »مُنشی« )درگذشت 1629( از دبیران ارشد دستگاه شاه عباس کبیر. 
چرا این نکته اهمیت ویژه‌ای دارد؟ 

اکثریت بزرگ ترک‌ها تا دوره غزنویان و سلجوقیان کوچ‌نشین بودند، در دشت‌های 
معاش  امرار  دامداری  با  یا  و  نظامی  امور  و  با جنگ  یا  اساساً  و  می‌زیستند  میانه  آسیای 
می‌کردند. در پنجاه سال پایانی دولت سامانیان در خراسان و ماوراءالنهر )950 تا 1000( 
ترک‌ها در عین حال که به ولایات هم مرز ایرانی دست‌اندازی می‌کردند، به تدریج و از 
راه‌های مختلف مانند مهاجرت طایفه‌ها و قبایل یا به غلامی گرفته شدن آنان در حمله‌های 
همسایگان مسلمان )ایرانی و عرب( وارد دنیای اسلام شدند. ترک‌ها یکی دو قرن قبل از 
آن هم به صورت صلح آمیز و از طریق تجارت و وصلت در ماوراءالنهر، فرغانه و خوارزم 
و همچنین »دهستان« یعنی صحرای قراقوم کنونی مسکون شده بودند. اما تعداد آنان کم 
و تأثیر آنان بر زندگی اجتماعی و سیاسی ایرانیان ناچیز به شمار می‌رفت. بعد از فروپاشی 
ساسانیان و قبول اسلام، سامانیان در شرق ایران قدرت گرفتند. با زوال سامانیان، ترک‌ها به 
تدریج در لشکریان سامانی، آل بویه و حتی لشکر خلیفه عباسی در بغداد قدرت روزافزونی 
را  و سرزمین‌های وسیع‌تر همسایه  غزنویان، حکومت محلی خراسان  با  و  کسب کردند 
به دست خود گرفتند. تأسیس دولت غزنوی نخستین حاکمیت مهم و دولتی ترک‌ها در 
سرزمین‌های ایرانی بود. بزودی سلجوقیان از طریقی دیگر، با راه جنگ با غزنویان قدرت 

حکومتی خود را ابتدا در خراسان و سپس تمامی ایران و فراتر از آن گسترش بخشیدند. 
ترک‌ها اساساً دو شاخه بودند: )الف( ترک‌هائی که خاستگاه غلامی داشتند و مهارت 
اصلی آنها در جنگ و امور نظامی بود و )ب( قبیله‌ها و طایفه‌هائی که اصولًا در جستجوی 
مراتع مناسب برای گوسفندان خود و امرار معاش بهتر به ایران مهاجرت می‌کردند. بخشی 
از مردم این قبایل دامداری و تا حدی تجارت می‌کردند و بخش دیگر که عبارت از جوانان 
نیرومند و جنگجو بود، همراه با غلامان سابق به لشکریان خان‌ها و سلاطین می‌پیوستند. 

طول کشید،  سال   250 حدود  مجموعاً  سلجوقیان که  و  غزنویان  سلطنت  وجود  با 
بافتن  راه و خانه،  دبیری، ساختن  نویسندگی،  اداره دولت، تجارت، کار علمی و هنری، 
پارچه و تولید کفش و اسلحه غالباً در دست ایرانیان بومی باقی ماند. حضور و فعالیت 
ترک‌ها در این زمینه‌ها بسیار محدود بود، زیرا این حوزه‌ها با زندگی و گذشته کوچ‌نشینی 
مزبور  خانواده  و  فرد  یا  جامعه  است که  لازم  این کار  برای  نیستند(.  )و  نبودند  سازگار 
سازگار  با کوچ‌نشینی  اصولًا  هم  حتی کشاورزی  باشد.  شهرنشین  ترجیحا  و  یکجانشین 



پیوست‌ها  ||  123  ||

بر  چادرنشینی، حکمفرمائی  زندگی  ادامه  با  است.  تمدن  اولیه  یکجانشینی شرط  نیست. 
نیز غیر ممکن است. به همین جهت وقتی  اداره کردن حکومت آن  مردمی یکجانشین و 
نخستین نسل‌های غزنویان و سلجوقیان به حکومت و سلطنت رسیدند، دیگر عملًا با قبیله 
خود نمی زیستند، بلکه در شهرهای بزرگ‌تر همراه با دیگر قشرهای جامعه به سر میبردند 
و کودکانشان، یعنی نسل‌های بعدی سلاطین و حاکمان محلی، اغلب نه در قبیله خود و 
در دشت‌های دوردست، بلکه مانند کودکان و نوجوانان اهل قلم ایرانی و بومی )وزیران، 
دبیران و مستوفی‌ها( در شهرها آموزش می‌دیدند و برای رهبری آینده کشور آماده می‌شدند. 
اگر نمونه‌های سبکتکین، پسر و جانشین او محمود غزنوی و پسر و جانشین محمود یعنی 
مسعود غزنوی، را بررسی کنیم، شاهد رشد متوازن شهری شدن و تحصیل »علم و ادب« 
در این سه نسل سلاطین غزنوی خواهیم بود. اگر از سبکتکین که در قرقیزستان کنونی از 
طرف یک قبیله مخاصم ترک اسیر گرفته شده و در بازار بردگان چاچ )تاشکند کنونی( به 
فروش رسیده بود، صرفنظر کنیم، پسر او محمود در غزنی افغانستان به دنیا آمد و به عنوان 
فرزند و جانشین خان یعنی سبکتکین، فنون جنگاوری و تا حد امکان در نزد ادیبان دربار، 
علم و ادب فرا گرفت )محمود علاقه وافری به جمع آوری دانشمندان و شاعران مشهور 
دوره مانند بیهقی، بیرونی و فردوسی در دربار خود داشت(. فرزند و جانشین محمود یعنی 
مسعود نیز با وجود مهارت نظامی و جنگاوری، سهم بیشتری از فن دولت‌داری و تحصیل 
علم و ادب یافت، اما بیشتر کار و وقت خود را با لشکرکشی و جنگ سپری نمود. نمونه 
دیگر و مشخص‌تری را می‌توان در شخصیت ملکشاه سلجوقی )حدود پنجاه سال بعد( 
دید. ملکشاه پسر آلب ارسلان و بعد از طغرل بیگ، سومین سلطان سلجوقی بود. امپراتوری 
سلجوقی گسترده‌ترین حد جغرافیائی و اوج قدرت خود را در دوره ملکشاه به خود دید. 
ملکشاه در عین اینکه مشغول حفظ و گسترش دولت بود، اداره دولت را به معروف‌ترین 
در  نظام‌الملک که  بود.  نظام‌الملک سپرده  یعنی خواجه  اسلام  و جهان  ایران  تاریخ  وزیر 
ابتدا وزیر سلطان آلب ارسلان بود، بعد از درگذشت سلطان، از هنگامیکه ملکشاه فقط نُه 
ساله بود، در کنار ادامه وزارت و اداره دولت، وظیفه تعلیم و تربیت ملکشاه را نیز بر عهده 
گرفت. او همچنین دانشمندان معروف آن روزگار مانند عمر خیام نیشابوری را در گِرد و 

اطراف دربار سلجوقی در اصفهان جمع نمود.
آنچه که در دوره 250 ساله غزنویان و سلجوقیان می‌بینیم، این است که سلطان‌ها )که 
نخستین نسل‌های آنان اصالتاً از آسیای میانه و ترک‌زبان بودند( اساساً درگیر لشکرکشی و 
امور نظامی بودند، در حالیکه کار اداره دولت را به افراد با تجربه، برجسته و کاردان ایرانی 

می‌سپردند. 



||  124  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

اما ترکیب گروهی و قومی اعضای اقشار اهل قلم )وزیران، دبیران، مستوفی‌ها( که در 
زیر حاکمیت سلطان و در کنار »اهل شمشیر« مملکت را اداره می‌کردند، از چه قرار بود؟ 
تا دوره صفوی تنها تعداد محدودی از اصالتاً مهاجران آسیای میانه را می‌توان مشاهده 
کرد که در شاخه‌های دولت‌داری یا علم و ادب شاخص و فعال باشند. بدون شک، یک 
دلیل اساسی این امر آن است که مهاجرت ترک‌ها به ایران و آناتولی، گذاری پر پیچ و خم 
و اغلب طولانی از یک زندگی چادرنشینی به زندگی شهرنشینی بود. در عین حال این روند 
نه تحولی یکباره و 50-60 ساله، بلکه عبارت از صدها حرکت پس و پیش ایلاتی همراه 
با صدها اختلاط، اتحاد، دشمنی، جنگ و صلح، قهر و آشتی در عرض دستکم پانصد 
سال بود. نمی توان نادیده گرفت که از اوایل قرن یازدهم )سال‌های 1000 م.( تا اوایل 
و طایفه‌های  اقوام  پنج سده، مهاجرت  برای  تقریباً  یعنی  )اواسط 1500(  قرن شانزدهم 
ترک از آسیای میانه به طرف ایران و از آنجا در سمت آناتولی، عراق و شام )و در بعضی 
موارد برعکس( ادامه داشته است. تنها بعد از چند قرن است که به تدریج شاهد چهره‌های 

برجسته ترک‌زبان در زمینه‌های مختلف اهل قلم می‌شویم. 
البته قبل از دوره صفوی هم دانشمندان و شاعران ترک‌زبان مانند الغ بیگ )درگذشت 
آنها محدود  تعداد  اما  الدین نسیمی )درگذشت 1417( وجود داشتند.  1449( و عماد 
بود و از طرف دیگر تقریباً همه آنها از درون زندگی شهرنشینی برخاسته بودند و محصول 

اختلاط ایرانیان و ترکان محسوب می‌شدند.1 
حسن بیگ از ایل روملو و نوه سردار معروف ایل روملو و حاکم قزوین در دوره شاه 
اسماعیل، امیر سلطان روملو بود. حسن بیگ که در دوره شاه طهماسب اول جزو قورچی‌ها 
با دیگر فرزندان طبقات حاکم  یعنی گارد ویژه سلطنتی بود، در دوره جوانی خود همراه 
تحصیلات معمول و لازم برای ایرانیان جهت کسب مقام اداری و دولتی را از سر گذرانید 
و در حوزه‌های منطق، کلام و خطاطی تبحر یافت. یکی دیگر از مورخین معروف ترکمن در 
دوره صفوی، اسکندر بیگ روملو یا ترکمان )معروف به »منشی«( نام داشت که از دبیران 
خصوصی شاه عباس و نویسنده »عالم آرای عباسی« بود. دو جلد باقی مانده از »احسن 
التواریخ« حسن بیگ دوره اسلام تا شاه طهماسب را به قلم می‌آورد که اطلاعات دست 
از جمله  از صفویان،  پیش  دوره  و  در شرق  ازبک  و  تیموری  باره حکومت‌های  در  اولی 

پادشاهان آق قویونلو و سلاطین عثمانی به دست می‌دهد. 
شخصی  شاهدان  از  و  بود  عباس  شاه  دستگاه  معروف  دبیران  از  نیز  بیگ  اسکندر 
بسیاری تحولات به شمار می‌رفت. »عالم آرای عباسی« اسکندر بیگ به عنوان مهم‌ترین اثر 
ضمنا ن. به نیم فصل »ترک‌ها در عصر زرین دانش« در: عباس جوادی: ترکان ایران و ایران ترکان، تهران، 1400، نشر  	.1

روزنه، ص. 107-104.



پیوست‌ها  ||  125  ||

در باره دوره شاه عباس کبیر به حساب می‌آید. هر دو دبیر ترکمن عالم آرای خود را با زبانی 
روان و شیرین به قلم آورده‌اند که در عین حال از نظر بررسی تأثیر واژگان و حتی قواعد 

دستوری ترکی و مغولی بر فارسی آن دوره جالب است. 
از این جهت است که دبیری و تاریخ نگاری حسن بیگ روملو و اسکندر بیگ ترکمان 
منشی اهمیت دارد. همزمان با افزایش یکجانشینی و پسرفت کوچ‌نشینی که یک جنبه آن 
نیز زندگی مشترک در شهرها و اختلاط اقوام صرفنظر از زبان و مذهب افراد است، تعداد 
اجتماعی،  زندگی سیاسی،  رشته‌های  به همه  بلکه  نظامی،  امور  به  تنها  نه  ترک‌زبانانی که 
تجاری، علمی و فرهنگی روی می‌آوردند نیز به تدریج فزونی یافت. این در عین حال نشانه 
این جریان  تداوم  و  بود. تحول  ایرانی  در جامعه  ترک  و  ایرانی  اختلاط  و تحکیم  تعمیق 
برجسته‌ای  روشنفکران  و  نمونه‌اندیشمندان  در  بعد  سال  پانصد  می‌توان  را  آن  ثمرات  و 
چون دکتر محمود افشار )یزدی( و فرزند او ایرج افشار مشاهده کرد.1 این روند هنوز و 
بخصوص با رشد و افزایش مهاجرت در داخل ایران و خارج از آن و همچنین پیشرفت 
سرسام آور تکنولوژی و راه‌های مدرن مسافرت سرعتی گرفته است که تا چند دهه پیش 

قابل تصور نمی بود. 
ایرانی  از همان آغاز ورود ترکان به جامعه  این روند قبل از صفویان و احتمالًا  البته 
و مسلمان در قرون نهم و دهم میلادی شروع شد. در مقابل، بدون شک، جامعه ایرانی 
ایلات  و  قبایل  اجتماعی  و  فراوان نقش سیاسی  اهمیت  نیز شاهد  از صفویان  بعد  حتی 
انقلاب مشروطه و بخصوص تأسیس دولت مرکزی و  از  اما بعد  کوچ‌نشین بوده است. 
سراسری پهلوی با ارگان‌های واحد سیاسی، نظامی، اداری، دادگستری و آموزشی، ایران نیز 
مانند بسیاری کشورهای دنیا وارد جریانی شد که به نظر بازگشت ناپذیر می‌نماید، حتی اگر 
تأسیس جمهوری اسلامی و تحولات بنیادین و شریعت مدار پنجاه سال گذشته پرسش‌ها 

و نگرانی‌های بسیاری در ذهن مردم ایجاد کرده باشد. 
آنچه که در باره دو دبیر و تاریخ نگار ترک‌زبان روزگار صفویان گفته شد، حاشیه‌ای بود 
بر موضوع هویت ایرانی و تاکید بر آن در عهد صفویان. بعد از این حاشیه یا مقدمه، اجازه 

بدهید این فصل را با نمونه‌های دیگری ادامه داده، به پایان برسانیم. 
از میان دیگر مورخین صفوی که همگی به طور فراوان نام »ایران« و تعبیر‌های مرتبط 
ابن کربلائی )درگذشت 1589(، »احیاء  الجنان«  از »روضه  آن را ذکر کرده‌اند، می‌توان 
عبدالنبی  ملا  میخانه«  »تذکره   ،)1619 )درگذشت  سیستانی  حسین  ملکشاه  الملوک« 
فخرالزمان )درگذشت 1619(، »خُلد برین« واله اصفهانی )درگذشت 1648( و »دستور 

ن. عباس جوادی: دو افشار یزدی، محمود و ایرج افشار، در: تارنمای »چشم انداز«، 13.05.2018 	.1



||  126  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

شهریاران« نصیری )درگذشت 1698( نام برد. 
به  او موسوم  اثر  بافقی )درگذشت 1679( و  به محمد مفید  رابطه اشاره  در همین 
»جام مفیدی« نیز جالب است. در این اثر، او بارها نام »ایران« و تعبیر »عجم« را به کار 
می‌برد، از هند، توران و روم به عنوان همسایگان ایران سخن می‌گوید و از ایرانیانی تعریف 
میکند که به خارج از کشور رفته و بعد بخاطر دلتنگی و »حُب الوطن« خواهان بازگشت به 
ایران هستند. بافقی نیز مانند مستوفی از »ایران«، »ایرانزمین« و »ایرانشهر« نام می‌بَرد و از 
چهره‌های اساطیری ایران می‌گوید که گویا پایه گذار بسیاری از شهرها و استان‌های بزرگ 
ایران مانند آذربایجان، فارس، عراق و یزد بودند و در پایان به نام جزیره‌های ایرانی خلیج 

فارس و بحر عمان اشاره میکند. 
بنا به شمارش احمد اشرف، در هر اثر نامبرده در دوره صفوی، به حساب میانگین 62 
بار نام ایران و تعبیرهای مرتبط با آن به کار برده شده است.1در ضمن ظاهراً از تعبیر »حُب 
الوطن« نیز برای نخستین بار در دوره صفوی استفاده شده است. به نظر شفیعی کدکنی 
حدیث مربوط به »حُب الوطن من الایمان« به معنی »وطندوستی از ایمان است« نیز احتمالًا 
باید ساخت ایرانیان باشد، زیرا در آن دوره ایرانیان با گذشته تاریخی خود دغدغه بیشتری 
نسبت به سرزمین ایران داشتند تا اعراب اساساً بادیه نشین که هویت قبیله‌ای آنان قوی‌تر از 

تعلق به سرزمینی عربی بود.2 
در مجموع می‌توان گفت که »ایرانیان در طول تاریخ دراز مدت پیشا مدرن خود، فراتر 
از احساس تعلق خانوادگی، محلی و منطقه‌ای، یک هویت نسبتاً منسجم فرهنگی و تاریخی 

نیز به وجود آورده‌اند که از سرزمین‌های گوناگون ایرانی ریشه گرفته است.«3

1.	 Ashraf: Idem
2.	 Idem
3.	 Idem



اختلاط زبان ایرانیان و ترکان

در این فصل اساساً به موضوع زبان در مناسبات تاریخی ایرانیان و ترکان اشاره خواهد شد، 
اما نگارنده کوشش خواهد کرد از بحث‌های تخصصی زبان‌شناسی که می‌تواند برای بخشی 
از خوانندگان خسته کننده باشد، پرهیز نماید. بگذارید در دو بُعد به این موضوع بپردازیم: 
یکم: دوره‌های تاریخی قبل از اسلام و بعد از اسلام، و دوم: حوزه زبان نوشتاری و ادبی و 

زبان شفاهی و لهجه‌ها. 
آسیای  و کوچ‌نشین  شرقی  ایرانی‌زبانان  بین  تماس‌ها  نخستین  به  این کتاب  آغاز  در 
این تماس‌ها تقریباً دو  بود. زمان  میانه )در مغولستان و سین کیانگ کنونی( اشاره شده 
هزار سال پیش یعنی 200 سال پیش از میلاد تا 200 سال بعد از میلاد است. از ایران 
پایانی سلوکیان، یعنی فرماندهان اسکندر مقدونی  نیمه  این می‌شود  کنونی که نگاه کنیم، 
که هخامنشیان را 330 سال پیش از میلاد شکست داده بودند، و دوره اشکانیان. در این 
آثار  دوره ساسانیان می‌شود،  با  ایران همزمان  در  اسلام که  از  پیش  دوره  نخستِ  مرحله 
نوشتاری زیادی نیست که مثلًا بدانیم ویژگی‌های زبان ایرانی سکا‌ها یا تُخاریان آن روزگار 
در مغولستان یا کاشغر کنونی چگونه بوده و یا زبان اجداد ترکان بعدی چه مشخصاتی داشته 
و سطح و کیفیت مناسبات و تأثیرات زبانی این دو گروه چه بوده است. اصولًا با اطمینان 
چندانی هم نمی توانیم از به اصطلاح »اجداد ترکان بعدی« صحبت کنیم، زیرا در این مورد 
شاهد و نشانه چندان مشخصی )مانند یک اثر نوشتاری( نداریم که به آن تکیه کنیم. اما 
از طرفی می‌دانیم که گروه‌های ایرانی و هند و اروپائی زبان سکائی )اسکیت( و تخاری در 
از  بسیاری  تاریخی، ظاهراً در  به گفته مردم‌شناسان  بنا  این سرزمین‌ها می‌زیستند و حتی 
این مناطق اکثریت جمعیت کوچ‌نشین این سرزمین‌ها را تشکیل می‌دادند. از طرف دیگر 
اگرچه در مورد »اجداد ترکان« بعدی اطلاع دقیقی نداریم، اما با دلیل کافی )مثلًا سنگ 
ترک‌های  می‌دانیم که  بیزانسی(  و  چینی  سفرنامه‌های  و  مغولستان  در  اُرخون  نوشته‌های 
مزبور در سال 552 میلادی اولین دولت ترک‌ها را در همین سرزمین‌ها تأسیس نمودند. بنا 
بر این می‌توانیم به راحتی نتیجه بگیریم که بله، به احتمال قوی اجداد این ترک‌های بعدی 



||  128  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

قبل از تأسیس دولت گوک تورک در همین سرزمین‌ها و در همسایگی و تماس با سکا‌ها و 
تخارها می‌زیستند، تا اینکه در میانه هزاره یکم اولین دولت خود را تأسیس نمودند. در باره 
زبان و لهجه‌های سکا‌ها کمی و در باره زبان تخارها کمی کمتر از زبان سکاها معلومات 
داریم. در مورد باقیمانده این زبان‌ها، دانش زبان‌شناسان در باره پارسی باستان، پارسی میانه 
یا پهلوی و بخصوص زبان سغدی که یکی از گونه‌های میانه زبان سکاها شمرده می‌شود، 
به کمک زبان‌شناسان می‌آید. دلیل ویژگی تأثیر سغدی بر ترکی میانه آن دوره در آن است که 
گویشوران سغدی )و همچنین بلخی و خوارزمی باستان( از نظر جغرافیائی نزدیکی بیشتری 

با ترکان آن دوره داشتند تا ایرانیان فلات ایران و خراسان تاریخی. 
مرحله دوم دوره پیش از اسلام، مربوط به بعد از تأسیس دولت گوک تورک در مغولستان 
می‌شود که در ایران مصادف با صد سال پایانی ساسانیان است. در این دوره، هم زبان و 
متن سنگ نوشته‌های ترکی میانه ارخون مکتوب و مُدون است و هم نام اولین خاقان‌های 
ترک و جاینام‌های ترکی این سرزمین‌ها می‌تواند همراه با مطالعه آثار نوشتاری زبان پهلوی و 
سغدی که نسبت به قبل بیشتر هستند، تا حدی به مناسبات زبانی ایرانیان شرقی و ترک‌های 

نخستین )چه قبل و چه بعد از تأسیس دولت گوک تورک( روشنی بیفکند. 
مجموعه این دوره پیش از اسلام حدود هزار سال )200 پ.م. تا 750-800 م.( را 
در بر می‌گیرد. از نظر نزدیکی و تأثیرات متقابل زبان‌ها و لهجه‌های ترکی و ایرانی )سغدی، 
پهلوی و ترکی میانه( اطلاعات ما محدود و برخی نتیجه گیری هایمان مبتنی بر استنتاج 

مانند تحلیل و مقایسه نام‌ها و واژه‌هاست. 
برای نمونه بعضی پژوهش‌های جدید، نام‌ها و عنوان‌های شخصی ترک‌ها و اویغور‌های 
سده‌های میانه را بررسی کرده‌اند که غالباً عبارت از ترکیب دو یا چند واژه یا نام و شامل 
یک جزء غیر ترکی )غالباً سغدی یا پهلوی( هستند و با واژه‌هائی از قبیل -تگین/-تکین، 
مرکب  نام‌های  به گرفتن  شروع  قدیم  ترک‌های  زمانی که  می‌شوند.  تمام  غیره  و  -چور 
هم  را  ترکی  غیر  جدید  عناصر  خود،  فرهنگی  محیط  نمودن  منعکس  برای  آنها  نمودند، 
به نام خود علاوه کردند. از این جهت تحلیل و مقایسه اسامی موجود در آثار قرون میانه 
مانند »مهرنامک« )اوایل قرن نهم( نتایج مهم و جالب علمی داده است. »در دهه‌های اخیر 
نشان دهنده  بررسی شده‌اند که  و  یافت  بسیاری  متون  و دون هوانگ )چین(  تورفان  در 
در  )میانه( هستند.«1  قدیم  ترکی  و  زبان‌های سغدی  و همگرائی )»سیمبیوز«(  همزیستی 
فصل‌های قبل هم دیده بودیم2 که دانشمندان به غیر ترکی بودن نام‌های نخستین خاقان‌های 

1.	 Johanson: Historical, cultural, and linguistic aspects of Turkic-Iranian contiguity, pp. 2-3
ن. »هسیونگ-نو و نخستین دولت‌های ترک« در فصل »200 سال قبل از میلاد تا 200 میلادی« در کتاب حاضر. 	.2



پیوست‌ها  ||  129  ||

ترک در دولت گوک تورک مانند بومین و ایستمی/ایشتمی اشاره کرده و حتی گفته‌اند که نام 
طایفه »آ-شین-ها« یا »آشینا« که قبل از تأسیس دولت گوک تورک دسته‌های ترک را در 
اتحادیه هسیونگ-نو در مغولستان رهبری می‌کرد، احتمالًا نه ترکی، بلکه تخاری یا سکائی 
و مربوط به دوره‌ای است که آنها مشترکا در کاشغر و تورفان به سر می‌بردند. به این نام‌ها 
می‌توان واژه‌هائی قدیمی را علاوه نمود که نخستین بار در همین سرزمین‌ها و فرهنگ‌ها 
و در هر دو زبان سغدی و ترکی قدیم به کار برده شده‌اند و ریشه یابی آنها ناروشن است، 

مانند: کوچ، چاکر، خان، خاتون.
اختلاط  و  همگرائی  نزدیکی،  آشنائی،  اسلام،  از  بعد  دوره  یعنی  دوم  دوره  در  اما  و 
تشکیل حکومت‌های  و  و وصلت  تجارت  و  از جنگ  زمینه‌ها،  در همه  ترکان  و  ایرانیان 
مشترک گرفته تا آمیزش قومی و استحاله زبانی و فرهنگی آنقدر افزایش یافته که با دوره 

پیش از اسلام مقایسه پذیر نیست و دلایل آن هم تا حد زیادی روشن است. 
بعد از فروپاشی ساسانیان، حمله اعراب به ایران و آسیای مرکزی، قبول اسلام و ورود 
ترکان به ایران و دنیای اسلام، فرهنگ‌های ترکی، ایرانی و عربی-اسلامی اختلاط یافته و 
فرهنگ جدیدی را به وجود آوردند. در ابتدا ترک‌ها که از آسیای میانه می‌آمدند، به کمک 
این زبان در  نو آشنا شدند که  با زبان فارسی  به اسلام گرویدند و درست زمانی  ایرانیان 
دوره سامانیان مرحله نوزایش یا رُنسانس خود را شروع کرده بود. سده‌های نهم و دهم آغاز 
شکوفائی زبان و ادبیات فارسی بود که تا چند قرن دیگر، دستکم تا دوره صفویان ادامه 
یافت. زبان فارسی تأثیری عمیق و ماندگار بر زبان‌ها و گویش‌های مکتوب ترکی گذاشت که 
به تدریج پا می‌گرفتند. بعد از فتح روم شرقی )آناتولی( توسط بخشی از سلجوقیان، ابتدا 
فارسی زبان کتبی و دولتی سلجوقیان روم شد. اما چون مردم عادی و بومی آناتولی فارسی 
زبان نبودند، به تدریج فارسی مقام زبان کتبی و دولتی خود را به زبان ترکی عثمانی داد. اما 
اهل دیوان و قلم می‌بایستی در کنار ترکی، فارسی و عربی را نیز به خوبی میدانستند. ترکی 

عثمانی عمیقا تحت تأثیر واژگان و اصطلاحات فارسی بود. 
در طول زمانی چنین طولانی، گروه‌های ترکی زبان بسیاری از جوانب زبان و فرهنگ 
ایرانی را به عاریت گرفتند و آن را متناسب با نیازها و شرایط خود تغییر دادند. در عین 
حال، ترک‌ها به طور مدام تعداد بسیاری از جمعیت ایرانی‌زبان منطقه را در زبان و فرهنگ 
نتیجه  در  ترک‌زبان شدند.1  مرکزی  آسیای  مردم سرزمین‌های  اکثر  خود مستحیل کردند. 
فتوحات ترک‌ها )و تا حدی مغول‌ها( بخش اعظم مردم آناتولی و آذربایجان ترک‌زبان شد 
و زبان‌ها و لهجه‌های مختلف ایرانی و قفقازی قدیم جای خود را به ترکی دادند. اما این 

1.	 Johanson: Idem



||  130  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

ترکی، دستکم از نظر واژگان و اصطلاحات تحت تأثیر عمیق زبان و ادبیات فارسی )و تا 
حد زیادی عربی( باقی ماند. 

زبان‌های کتبی و ادبی 

دو زبان اصلی که به عنوان زبان‌های کتبی و ادبی می‌توانند مطرح شوند، فارسی نو )در ادامه 
فارسی میانه یا پهلوی( و ترکی عمومی است.1 زمینه این بحث را باید کمی توضیح داد. 

در سده‌های نهم و دهم زبان فارسی بعد از دو قرن سکوت و کرختی ناشی از حمله 
با شرایط جدید اسلامی-عربی  را  یافته، خود  تغییر  به صورتی  بار  این  و  دوباره  اعراب 
منطبق ساخته و با نیرو و سرعت شگفت انگیزی جان گرفت. شاید هم یک دلیل مهم سر 
برآوردن دوباره فارسی همین انطباق خود با شرایط جدید بوده است و اگر چنین نمی بود، 
این  از  از رواج می‌افتاد.  نیز سرنوشتی مانند زبان قبطی مصر می‌داشت و  امروزه فارسی 
جهت فارسی نو عیناً و کاملًا احیای پهلوی به صورتی جدید‌تر نبود، بلکه در عین ادامه 
دادن زنجیره پارسی باستان تا پارسی میانه، از بسیاری جهات مانند واژگان، دستور زبان 
و حتی تلفظ و اوزان شعر، غنی‌تر، ساده‌تر و از نگاه لهجه‌های ایرانی فراگیرتر شده بود. 
این موضوع در نوشته‌های دیگر به قدر کافی شرح داده شده و در اینجا نیازی به تکرار آن 
نیست.2 برخی از دانشمندان این »خیزش« جدید فارسی را نوزایش زبانی و ادبی ایرانیان 
جهت احیای شکوه و سربلندی امپراتوری ساسانی نامیده‌اند. اما به نظر ایران‌شناس آلمانی 
برت فراگنر، فارسی نو با قبول حاکمیت فرهنگی اسلام و واژگان و اصطلاحات عربی، 
تبدیل به زبان دوم جهان اسلام شد و حتی در نوعی »تقسیم وظایف« با عربی، زبان فارسی 

به خصوص در حوزه‌هائی نظیر تاریخ نگاری، شعر و حماسه درخشش ویژه‌ای یافت. 
و غرب  مرکزی  قسمت‌های  به  بعد  به  یازدهم  قرن  از  نو  فارسی  نظر جغرافیائی،  از 
سرزمین‌های ایرانی گسترش یافت. ترک‌های آسیای میانه از طریق زبان فارسی با اسلام و 
فرهنگ شهری آشنا شدند. فارسی بزودی به زبانی فرا منطقه‌ای تبدیل شد. یکی از دلایل 
واضح گسترش نفوذ و محبوبیت فارسی نو )در مقایسه با پهلوی یا پارسی باستان( ساده‌تر، 
روان‌تر و در عین حال غنی‌تر شدن فارسی نو )یا »دری«( در همه زمینه‌ها از جمله واژگان، 

زبان عربی در اینجا مورد بحث نیست، زیرا با وجود تولید بسیاری آثار پرارزش عربی در چند قرن نخست اسلام در  	.1
ایران، تولیدات اصلی زبان عربی در کشورهای عربی )یا عربی شده( بوده و به موضوع اصلی این کتاب ارتباط مستقیمی 

نداشته است.
استادان بسیاری در این زمینه نوشته‌های به مراتب پرارزش‌تری دارند. اما از نگارنده کتاب حاضر می‌توان به فصل  	.2
کوتاهی از کتاب زیر با این مشخصات مراجعه کرد: عباس جوادی: »تحول زبان فارسی«، در: ترکان ایران و ایران ترکان، 

تهران 1400، نشر روزنه، ص. 214-199



پیوست‌ها  ||  131  ||

اصطلاحات، املاء و حتی تلفظ بود. به این ترتیب نه تنها ایرانی‌زبانان و ترک‌زبانان، بلکه 
کسانی که از دایره فرهنگی دورتری از ایران بودند نیز می‌توانستند آن را راحت‌تر از پهلوی 

سابق فراگیرند. 
فراگنر به »پرستیژ« برجسته فارسی به عنوان زبان نافذ و مورد احترام در دنیای اسلام 
اشاره میکند و از جمله این نکته را مثال می‌آورد که فارسی مدت‌ها زبان اداری و دولتی 
چندین دولت ترکیک بود. به گفته او در اواخر سده‌های میانه، زبان‌های جدید ادبی دنیای 
اسلام نظیر اردو، عثمانی و جغتائی )چاغاتایی( طبق مدل فارسی شکل گرفته‌اند. فراگنر 
و  »گسترده‌ترین  می‌نویسد:  و  نامیده  فارسی«  »فرزندخوانده‌های ساختاری  را  زبان‌ها  این 
عمیق‌ترین نفوذ و اعتبار فارسی در دنیای اسلام، در دوره ایلخانی-مغولی )سده‌های 13 
و 14( بود. در هیچ دوره‌ای پیش از آن، فارسی تا این اندازه قدرتمند نبوده است. در این 
دوره، مقام و اعتبار فارسی نه فقط همتراز عربی، بلکه، به جز حوزه دینی، بالاتر از عربی 
بوده است.«1 می‌دانیم که نفوذ و محبوبیت گذشته زبان فارسی در قرن نوزدهم رو به افول 

گذاشته است.
برخی از زبان‌شناسان معاصر نوشته‌اند که فارسی نو احتمالًا نتیجه تحول مستقیم و 
کامل پهلوی در شرایط اسلامی نبوده، بلکه شاید در ابتدا لهجه‌ای از پهلوی بوده که همراه 
با تأثیر پذیری از زبان‌ها و لهجه‌های مختلف، چه ایرانی و چه غیر ایرانی، به صورت فارسی 
نو تحول یافته است. آنها مثلًا به متونی حاوی شعر فارسی اوایل دوره تحول استناد می‌کنند 
که در میان اسناد تورفان یافت شده و با املای مانوی نوشته شده‌اند. پس آیا فارسی نو 
صرفاً محصول تحول پهلوی نبوده، بلکه نتیجه تأثیرگذاری پهلوی و زبان‌ها و لهجه‌های 
اقوام ایرانی و همسایگان مختلف ایرانیان بوده است؟ آغاز نشو و نمای فارسی نو در شرق 
سرزمین‌های ایرانی یعنی خراسان و ماوراءالنهر بود. گفته می‌شود که ابتدای کار فارسی نو با 
»نوشتاری کردن« و »شکل و نظام دادن« به زبان شفاهی دربار ساسانی پدید آمده و به همین 
دلیل نام فارسی »دری« یعنی »درباری« را گرفته است. این تحولات زبانی همزمان با زوال و 
پسرفت تدریجی زبان سغدی به عمل پیوسته و فارسی نو در این دوره به تدریج جای خالی 
سغدی را پر نموده است. بو اوتاس2، استاد ایران‌شناسی از سوئد، می‌نویسد فارسی نو در 
ماوراءالنهر و خراسان پا به عرصه نهاده و احتمالًا تحت تأثیر اقوام مختلف این سرزمین 
و فرهنگ‌ها و زبان‌های آنان نیز قرار گرفته است. تفاوت‌های پهلوی و فارسی نو به‌اندازه 
کافی بررسی نشده‌اند. در نگاه اول دیده می‌شود که واژگان فارسی نو حاوی بسیاری کلمات 

1.	 Bert Fragner: ‚Das Persische als Hegemonialsprache in der islamischen Geschichte,‘ in: Johanson 
and Bulut (eds.): Turkic-Iranian Contact Areas, Leiden, Harrassowitz 2006, pp. 47-48

2.	 Bo Utas



||  132  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

مختلط است و نسبت به پهلوی ساختار فعل، نحو و حتی نظام تلفظی ساده‌تری دارد. بعید 
نیست که این »ساده‌تر شدن« نتیجه تأثیر زبان‌های دیگری بوده باشد. آیا این حوزه نیز یکی 
از زمینه‌های همسایگی و همگرائی تاریخی ایرانیان و ترکان نبود؟ این را نمی‌دانیم. اما بدون 
شک بررسی عمیق‌تر پیدایش فارسی نو از درون زبان پهلوی تا قرن هشتم، نهم و همزمان، 
مقایسه آن با تحول زبان‌های ترکیک در همین سرزمین‌ها می‌تواند به بسیاری از این قبیل 

سوال‌ها جواب اطمینان‌بخش‌تری بدهد.
و اما ترکی در این دوره هنوز اصولًا زبانی شفاهی بود و این، با در نظر گرفتن طرز 
زندگی هنوز چادرنشینی اکثر ترکان تا قرن دهم و یازدهم چیزی طبیعی به نظر می‌رسد. 
و مهاجرت‌های  ترکان  اکثر  زندگی چادرنشینی  دلیل طرز  به  ترکی درست  دیگر  از طرف 
آنان، هنوز انسجام معینی مانند امروز نداشت که مثلًا به گروهی  مداوم و چند صد ساله 
ازبکی و به گروه دیگری ترکمنی و غیره نام بدهیم. تا سده‌های چهاردهم و پانزدهم تعداد و 
حوزه‌های موضوعی آثار کتبی ترکی نسبتاً محدود بود. اکثر این آثار منظوم هستند و تأثیر 
شدید شعر و ادبیات فارسی را نشان می‌دهند. یوهانسون می‌نویسد »قوام و انسجام تدریجی 
زبان‌ها یا لهجه‌های ترکی از قرن سیزدهم، یعنی از زمان ترک‌زبان شدن گسترده ترکستان و 
تاتارستان آغاز شد.«1 این، در جنوب روسیه و دشت‌های اوراسیا با حکومت‌های مغولی-

ترکی )»اولوس ها«( و در ایران با دوره مغولی-ایلخانی مصادف است. 
نوشته شده‌اند. نخستین و  آثار منظوم ترکی  نیز معدودی  از قرن سیزدهم  البته پیش 
معروف‌ترین آنها مثنوی »قوتادقو بیلیگ« )دانش سعادت بخش( است که یوسف حاجب 
اوغلی یا »بالاساغونی« در سال 1070 به عنوان نصیحت‌نامه برای خان‌های قراخانیان در 
کاشغر چین نوشته است. از متن و زبان این اثر معلوم می‌شود که مولف آن به زبان و شعر 
فارسی و عربی به خوبی واقف بوده است. در اینجا لازم است اشاره کوتاهی به فرهنگ 
زبان‌های ترکی )دیوان لغات الترک( اثر محمود کاشغری نیز نمود. کاشغری نیز که وابسته 
به دربار قراخانیان کاشغر بود، این اثر را به عربی و در بغداد دوره عباسیان نوشته است، تا 

اعراب و کلًا مسلمانان با زبان و آداب و سنن ترک‌ها آشنا شوند.
جالب است که همزمان با مهاجرت قبایل ترک و تأسیس حکومت‌های ترکی یا مغولی 
می‌بینیم که بسیاری از شاعران و نویسندگان ترک نیز به این مهاجرت‌ها پیوسته‌اند، طوری 
که ممکن است محل تولد یک شاعر یا نویسنده ترک تاشکند و بعدها محل زندگی او به 
ترتیب خراسان، آذربایجان و بالاخره آناتولی باشد و مشخصات زبانی آثار وی نیز متناسب 

با مکان‌های مزبور تغییر یابد.
1.	 Lars Johanson: ‚The History of Turks.’ in: Johanson and Csato: The Turkic Languages, Routledge 

1998, pp. 81-82 



پیوست‌ها  ||  133  ||

و  شاعران  نخستین  ادبی  و  زبانی  سبک‌های  فقط  حتی  یا  مهاجرت‌ها  پی‌گیری 
نویسندگان ترک آناتولی )بعد از کوچ ترک‌ها از طریق ایران به این سرزمین( هم موضوع 
ترکی  به  منظوم  آثار  نخستین  که  داده‌اند  نظری  اشتباهاً چنین  منابع  بعضی  است.  جالبی 
آناتولی محصول مردم ترک همین سرزمین یعنی آناتولی بوده که مثلًا نظام و زبان مثنوی و 
غزل فارسی را به صورتی ناپخته تقلید کرده‌اند. اما باربارا فلمینگ1 بر آن است که آن دسته 
از شاعران ترک اغوز که اصالتاً از خوارزم و ماوراءالنهر به آناتولی آمده بودند، زبان کتبی، 
سنت و مدل‌های نظم را نیز با خود به آناتولی آورده بودند. فلمینگ مثلًا به مثنوی »خسرو 
و شیرین« )1397( نوشته فخرالدین یعقوب ملقب به فخری اشاره کرده است که یکی از 
نمونه‌های ترکی برگرفته از اصل فارسی این اثر نوشته نظامی گنجوی است. به نظر فلمینگ، 
»خسرو و شیرین« فخری ادامه سنت مثنوی نویسی در آسیای مرکزی است. مثلًا شاعری 
به نام »قطب« از خوارزم بیست و پنج سال پیش از فخری و باز به تقلید از نظامی گنجوی 

یک مثنوی ترکی با همین نام و مضمون نوشته بود. 
سروده  آذری  ترکی  به  نزدیک  زبانی  به  اشعاری که  نخستین  ایرانی  سرزمین‌های  در 
شده، به قلم عزالدین اسفرائینی معروف به »حسن اوغلی« و یا »پور حسن« است که به 
فارسی و عربی شعر می‌سروده و چند شعر ترکی نیز از او مانده است. این مربوط به تقریباًً 
700 سال پیش است و مولفش هم از خود آذربایجان نیست، بلکه از اسفرائین در شمال 
خراسان است. نزدیکی لهجه‌های ترکی خراسان، افشار، آذربایجان و شمال عراق در ابتدای 
تولیدات مکتوب ادبی چیزی طبیعی بود، چراکه کوچ ترک‌ها هنوز ادامه داشت. و اما اولین 
شاعر به گفته دورفر2 »اصالتاً آذری« )و نه آناتولیائی شرقی یا خراسانی( عماد الدین نسیمی 
اندیشه‌های حروفی خود به صورت فجیعی در حلب  )1369-1404( است. او بخاطر 
انوار  سوریه به قتل رسید. شاعر دیگری که قبل از صفویان شهرتی پیدا کرده بود، قاسم 
الدین اردبیلی است. او در سال 1356 در سراب  است که یکی از شاگردان شیخ صفی 
به دنیا آمد و در تبریز تحصیل کرد. اشعار قاسم انوار اصولًا به فارسی است اما او برخی 
اشعار ترکی هم دارد. در دوره قراقویونلوها و بخصوص صفویان شاهد رواج وحتی اوج 
نسبی زبان و ادبیات مکتوب ترکی آذری هستیم. مشهورترین نام‌های این دوره هم طبعاً 
محمد فضولی بغدادی و خود شاه اسماعیل است که با تخلص»ختائی« )و یا »خطائی «3( 
شعر میگفت. فضولی که از ایل ترک‌زبان بیات بود به عربی، فارسی و ترکی شعر سروده 

1.	 Barbara Flemming: ‚Old Anatolian Turkish Poetry in its relationship to the Persian literary tradition,’ 
in: Johanson and Bulut: Turkic-Iranian Contact Areas, pp. 49-68

2.	 Gerhard Doerfer: ‘Azerbaijan viii, Azeri Turkish,’ in EIr, viewed on 12. 09.2022 
به نظر می‌رسد در نسخه‌های دوره صفویه هر دو املاء به کار برده شده است. 	.3



||  134  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و شاه اسماعیل به فارسی و ترکی. فضولی البته برجسته‌ترین شخصیت هنر شعر ترکی در 
این قرن‌ها است.

زبان‌ها و لهجه‌های شفاهی

تماس و تأثیر متقابل زبان‌ها و لهجه‌های ایرانی و ترکیک باعث صد‌ها تغییر و انطباق در 
واژگان، دستور زبان و تلفظ این زبان‌ها و لهجه‌ها شده است. طبعاً اینگونه موارد در درجه 
نخست بین زبان‌ها و لهجه‌های همسایه مشاهده می‌شود، زیرا گویشوران این گروه‌ها در 
تماس مستقیم و طولانی مدت با یکدیگر قرار گرفته بودند. البته در داخل این خانواده‌های 
زبانی نیز چنین تأثیرات متقابل رخ می‌دهد. مثلًا در کرمانجی که یک لهجه شمالی کُردی 
است، تأثیرات قواعد دستوری و آوائی ترکی ترکیه بیشتر از لهجه مرکزی سورانی است. اما 
دقت این نوشته بر تأثیر لهجه‌های ایرانی در بین هم )مثلًا تاتی و کرمانجی( یا ترکیک میان 
هم )مثلًا ازبکی بر ترکمنی( نیست. با این حال، در محدوده تأثیرات زبان‌ها و لهجه‌های 
ایرانی و ترکیک )مثلًا فارسی استاندارد بر ترکی آذری ایران( نیز صد‌ها و شاید هزاران نمونه 

را می‌توان برشمرد. در اینجا تنها به چند مورد مشخص و چشمگیر اشاره خواهد شد.
چندین  مِیدانی  بررسی‌های  بر  مبتنی  مفصلی که  نسبتاً  تحلیل  در  ویندفور1  گرنوت 
زبان‌شناس دیگر است، به تأثیر دو زبان ترکیک: ازبکی در شمال شرقی و ترکی آذری در 
ایران تاریخی بر دو زبان همسایه: تاجیکی در شرق و تاتی در غرب اشاره  شمال غربی 
اما خلاصه  از حوصله کتاب حاضر خارج است.  این تحلیل  کرده است. شرح جزئیات 
نتیجه گیری ویندفور آن است که در نتیجه تأثیر ازبکی بر تاجیکی و ترکی آذری بر تاتی، در 
این زبان‌های ایرانی چندین نوع صرف فعل ایجاد شده است که مثلًا در فارسی ایران رایج 
نیست. ویندفور مثلًا به دو مورد زمان حال استمراری و »حالت نقلی« اشاره میکند. حالت 
نقلی فعل زمانی است که حرف و یا کار کسی یا حادثه‌ای از طرف گوینده نقل شود، اما 
گوینده در این مورد اطمینان کامل نداشته باشد، یا بخواهد بگوید که او مطمئن نیست، اما 
استنباط او چنین است. در ترکی ترکیه این حالت فعل با عنوان »حالت -میش« نامگذاری 
شده، زیرا پسوند »میش« به ریشه فعل اضافه می‌شود، مانند »گیت-میش«، »آل-میش« 
به معنای )گویا، می‌گویند، فکر می‌کنم( رفته است، گرفته/خریده است. این حالت فعلی 
)البته نه لزوماً با پسوند -میش( از ویژگی‌های زبان‌های ترکی است.2 این حالت فعل در 
1.	 Gernot Windfuhr: ‚Language change and modeling modal axes: Irano-Turkic convergence,’ in: 

Johanson and BulutTurkic-Iranian Contact Areas, pp. 252-282 
این حالت فعلی در ترکی آذری ایران رایج نیست.  	.2



پیوست‌ها  ||  135  ||

فارسی ایران بخصوص در دوره‌های معاصر با تعابیری مانند »گویا«، »شنیده ام« و غیره و 
یا »می‌رفته است، داشته می‌رفته است« به کار می‌رود، در حالیکه )به گفته ویندفور( تحت 
تأثیر ازبکی همسایه، در زبان تاجیکی )و تاتی( با شکل‌های مختلف خود به کار می‌رود، 

مانند: )فلان کس( »رفتگی«، یا »رفته بوده است.«
حالت دوم مورد بحث ویندفور زمان حال استمراری است که نشاندهنده ادامه یافتن 
عمل یا حالتی در زمان حال یا گذشته است. در فارسی ایران این حالت معمولًا مانند زمان 
حال ساده به کار می‌رود، یعنی مثلًا »می-روم، می-رفتم« می‌تواند هر دو معنای زمان حال 
ساده و استمراری را بدهد. در دوره‌های معاصر در فارسی ایران برای این حالت از فعل 
کمکی »داشتن« نیز استفاده می‌شود )»دارم می‌روم، داشتم می‌رفتم«(. در تاجیکی )باز به 
نظر ویندفور( تحت تأثیر ازبکی و با فعل کمکی »ایستادن/استادن« صورت جدیدی برای 
بیان این حال ایجاد شده است که بیشتر در زبان شفاهی به کار می‌رود: »رفته ایستاده‌ام، 
رفته استاده‌ام، رفساده ام.« منتقدین این نظریه در این مورد مشخص می‌گویند اصل این 
فعل کمکی »ایستادن« نیست، بلکه »استن« )مانند است، هست( است و این صرف فعل 
از دوره زبان پهلوی باقی مانده است. واقعا هم برای نمونه در اولین بند اثر کوتاه، اما بسیار 
مهم پهلوی »شهرستان‌های ایرانشهر« دو بار این فعل کمکی )نه به عنوان حالت استمراری، 
اندر  –ای-  »شهرستان‌ها  می‌گوید:  آنجا که  است،  شده  برده  به کار  نقلی(  ماضی  بلکه 
زمیگ )زمین( ایرانشهر کرد استد )ساخته شده‌اند( جود جود )هر کدام( روز کو )در کدام 
یادگار(  این  در  تفصیل  )به  آیادگار  ابر  گوکان  بد  )ساخت(  سرخدای کرد  روزگار( کدام 

نبشت استد )نوشته شده است.(«
از  یکی  هم  این  که  نماند  ناگفته  هستند.  درست  تفسیرها  این  دوی  هر  هم  شاید 
موضوعات مورد استفاده )درست ترش: سوء استفاده( سیاسی از طرف بعضی‌ها در هر 
دو طرف است. آنها از تأثیر یافتن زبان خود از زبان همسایه دل شکسته می‌شوند و تصور 
می‌کنند که تأثیر زبان »خودی« آنها بر همسایگان باعث »افتخار« خواهد شد. گویا تحت 
تأثیر یکدیگر قرار گرفتن دو همسایه بعد از صدها سال معاشرت و وصلت برای طرف تأثیر 
گیرنده کسر شـأن و برای تأثیر کننده مایه سرافرازی است. با تفاصیلی که در همین کتاب 
گذشت، جای تردیدی باقی نمی ماند که اینگونه تفسیر‌ها و هیجان‌ها از عوارض یکی دو 

قرن اخیر است و به دورانی که مورد بررسی ماست، ارتباط چندانی ندارد.
موضوع دیگری که در مناسبات دو گروه زبان‌های ایرانی و ترکیک جالب و چشمگیر 
است »عبارات موصولی« و جمله‌های مرکب است، مانند: »کودکی که گریه میکند، گرسنه 
است« یا »علی به من گفت که امروز پیش ما نخواهد آمد.« این نوع جملات که در فارسی 



||  136  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

کتبی با حروف ربطی مانند »که«، »و«، »تا« و غیره ساخته می‌شوند، در لهجه‌های مختلف 
اما کوتاه  ترکی شفاهی )و همچنین فارسی شفاهی( معمولًا به صورت جمله‌های کامل، 
بیان می‌شوند. در ترکی ادبی و کتبی، تا یکی دو قرن پیش )مثلًا در ترکی عثمانی(، تحت 
تأثیر ساختار‌های فارسی جمله‌سازی همین نوع عبارات موصولی و جملات مرکب را به 
کار می‌بردند، مثلًا )به ترکی آذری(: »او اوشاق کی آغلیر، آجدیر« یا »علی منه دئدی کی، 
بوگون بیزه گلمیه جک.« در ترکی آذری این نوع عبارات موصولی و جملات مرکب ترکی 
بخصوص  و  بعد  به  نوزدهم  قرن  از  ترکیه،  در  اما  است.  رایج  بسیار  گذشته  مانند  هنوز 
به صورت  ترکی«  زبان  »سره کردن  عنوان  تحت  و   )1923 )تأسیس  دوره جمهوری  در 
فزاینده‌ای از جملات طولانی‌تر شامل اسم فاعلی )مثلًا »کودک گریان گرسنه است«( و 
شکل‌های دستوری دیگر استفاده می‌کنند، تا از فُرم‌های جمله‌سازی فارسی پرهیز نمایند. 
قابلیت زبانیِ جمله‌سازی با حداکثر پرهیز از حروف ربط )مانند که، تا، و( در ترکی بیشتر و 
رایج‌تر از فارسی است، اما به نظر می‌رسد زیاده روی‌هائی که در این زمینه )طبعاً به گونه‌ای 
چشمگیر‌تر در زبان کتبی( می‌شود، درک جملات را با یک گزاره در پایان جمله‌ای طولانی 
دشوار می‌کنند. کریستیان بولوت که در این زمینه بررسی جالبی نموده است، می‌نویسد: 
اینگونه ساختارهای نسخه برداری شده )از فارسی( تا قرن نوزدهم دوام آورد. اما  »اکثر 
با شکل گیری زبان مدرن ترکی )ترکیه( نوع ایرانیِ ساختن عبارات موصولی )و جملات 

مرکب( کاهش یافت و کنار گذاشته شد.«1

تأثیر فارسی بر ترکی

عموماً گفته می‌شود که از میان زبان‌های آلتائی ترکیک، ازبکی و ترکی آذری بیشتر از دیگران 
تحت تأثیر واژگان، دستور زبان و حتی نظام واجشناختی و آوائی فارسی قرار گرفته‌اند.2 در 

زیر به مهم‌ترین تأثیرات فارسی بر ترکی آذری ایران اشاره می‌شود:
هماهنگی  قاعدهٔ  خوردن  هم  به  بخصوص  )فونولوژیک(،  واجشناختی  -تغییرات 
مصوت‌ها )واکه‌ها(3 مانند: »گلیریخ« و یا »گلیروخ« به جای »گلیریک« )می آئیم(، کاربرد 
مانند  نیستند،  ترکی  صوتی  قواعد  با  مناسب  )همخوان‌ها( که  صامت‌ها  ترکیبات  برخی 

»فکر« بجای »فیکیر« )فکر( که بیشتر در تلفظ افراد تحصیل‌کرده به گوش می‌خورد.

1.	 Christiane Bulut: ‚Syntactic traces of Turkic-Iranian contiguity,’ in: Johanson and Bulut (eds.): 
Turkic-Iranian Contact Areas, Leiden, Harrassowitz 2006, pp. 165-208

2.	 Lars Johanson.: ‚Azerbaijan ix. Iranian Elements in Azeri Turkish,’ EIr, viewed on 22.09.2022.
3.	 vowel harmony



پیوست‌ها  ||  137  ||

-تغییرات آواشناختی )فونتیک( مانند تلفظ پیشین همهٔ مصوت‌ها در مقایسه با ترکی 
ترکیه و جمهوری آذربایجان، مانند تمایل تبدیل »آ« به »اَ« مانند »قره« بجای »»قارا« )سیاه( 
یا »تخته« بجای »تاختا« )تخته(، همچنین پیشکامی کردن تلفظ صامت‌های پسکامی  و 
پیشکامی  به شدت  ایران  آذربایچان  در  هجا که  پایان  در  بخصوص  »ل«  و  »گ«  »ک«، 
می‌شود، مانند آوای ichآلمانی، در»چؤرک« )نان( و یا حتی »کؤک« که گاه حتی بصورت 
»چؤچ« تلفظ می‌شود و یا »ل« که در جمهوری آذربایجان بصورت بسیار پسکامی تلفظ 

می‌شود.
-حفظ مصوت‌های طولانی و حتی مرکب مشابه فارسی، مانند »او« در »صورت« و یا 
»او« که در ترکی استاندارد ترکیه و جمهوری آذربایجان تبدیل به مصوت+صامت لبی »و« 
می‌شود، مانند »تولاماخ« بجای »تاولاماق« )فریفتن( و یا »دولت« بجای »دؤلت« )باکو( 

و یا »دئولت« )استانبول( به معنی »دولت«.
-تبدیل مصوت‌های انسدادی »ک« و »ق« پسکامی به »غ« و »خ« سایشی، مانند »آغ« 

ک« )سفید(. بجای«آق/آ
افراد  از فارسی و بیشتر در تلفظ  به تبعیت  اکثراً  آغاز واژه که  -قبول تلفظ »غ« در 

تحصیل‌کرده مشاهده می‌شود، مانند »غیرت« بجای »قیرت/قایرت« )غیرت(.
-از نگاه لحن و آهنگ، پرهیز از کاربرد ادات سوالی »می« و بیان پرسش از طریق 
پایانی  آن صورت مصوت  در  »گئتدین؟/گئتدون؟« )که  مانند  تاکید/آهنگ سوالی جمله 

بیش از حد متعارف طولانی تلفظ می‌شود( بجای »گئتدین می؟« )رفتی؟(
-از نگاه ریخت شناسی و یا مورفولوژی: کاربرد بسیاری از پسوند‌های فارسی مانند 
-باز، -ستان، -دار، -دان، -پرست، -کار، -گر و پیشوند‌های فارسی مانند بی-، 
مشابه  التزامی  وجه  »نامرد.« کاربرد  »بی‌ادب«،  »همکار«،  »قمارباز«،  مانند  نا-،  و  با- 
فارسی مانند »آلام« بجای »آلسام« )بخرم( که به نظر می‌رسد مخصوص ترکی آذری ایران 
باشد. در صفت تفضیلی و عالی پرهیز از ادات »داها« و »ان« )تر، ترین(، مانند »بو اوندان 
»لاپ گؤزل  و  است(  آهسته‌تر  آن  از  )این  یاواشدیر«  داها  اوندان  »بو  بجای  یاواشدی« 
احتمال می‌دهند1 که  »ان گؤزل طبیعت« )زیباترین طبیعت(. برخی حتی  طبیعت« بجای 
ترکیه  ترکی  در  آمده‌ای( که  )آمده‌ام،  یا »گلیپسن«  و  مانند »گلمیشم«  نقلی  صرف ماضی 

موجود نیست، نتیجهٔ تأثیر فعل ماضی نقلی در زبان فارسی است.
مرکب  جمله‌های  در  بویژه  ایران  آذری  ترکی  بر  فارسی  تأثیر  جمله‌سازی:  نگاه  -از 

1.	 Idem; see also: Foy, K.: Aserbaiganische Studien; Mit einer Charakteristik des Südtürkischen, 
MSOSW, vol. 6, 1903, pp. 126-193



||  138  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

بطور بارز به چشم می‌خورد.1 این پدیده امروزه یکی از مشخصات زبان ترکی آذری اقشار 
بسیار  نیز  عثمانی  ترکی  در  پیش‌تر  این مشخصات  از  بسیاری  است.  ایران  تحصیل‌کردهٔ 
بیستم  قرن  اوایل  در  عربی  و  فارسی  تأثیر  از  ترکیه  ترکی  تصفیهٔ  با  همراه  اما  بود،  رایج 
بمراتب ضعیف‌تر شده، جای آن را جملات طولانی و اغلب سخت فهم ترکی گرفته است 
فارسی  مشابه  مرکب  جمله‌سازی  می‌شود.  بیان  وصفی  وجه  و  فاعلی  اسم  با کاربرد  که 
که در ترکی آذربایجان قفقاز نیز تا اواخر دورهٔ شوروی رایج و معمولی بود، همزمان با 
اعلام استقلال این جمهوری در اواخر قرن بیستم و پیروی روزافزون از واژگان و قواعد 
ترکی ترکیه، رو به کاهش نهاد و به شکل جمله‌سازی ترکی ترکیه شبیه‌تر گردید. نمونه‌های 
این جمله‌سازی‌های مرکب: »بیلیرسن من کیمم؟« بجای »منیم کیم اولدوغومو بیلیرسن؟« 
)می‌دانی من کی هستم؟( و یا: »اشیتمیشم، حسن یاخچی بیر ایش تاپیپ« بجای »حسنین 

یاخشی بیر ایش تاپدیغینی اشیتدیم« )شنیده ام حسن کار خوبی یافته است.(
-کاربرد بسیاری از حروف ربط فارسی، مانند »اگر«، »چونکه«، »هم… هم…«، »نه… 

نه…« و غیره.
-و نهایتاً تأثیر بزرگ واژگان، تعابیر و اصطلاحات فارسی )و عربی( بر ترکی آذری 
)و ترکیه( چیزی آشکار است. بعضی از این وام‌واژه‌ها مانند »دوست« و یا »اوروچ« )روزه( 

قدیمی‌تر و برخی مانند »روزی« و »مهربان« جدید‌تر هستند.
حجم کاربرد واژگان فارسی در ترکی آذری بستگی زیادی به کتبی و یا شفاهی بودن 
کاربرد و همچنین تحصیل و جایگاه اجتماعی فرد کاربر دارد. حضور واژگان فارسی در ترکی 
کتبی بمراتب بیشتر از ترکی شفاهی است. در عین حال آذری‌های ترکی زبان و تحصیل‌کرده 
در مقایسه با کسانی که تحصیلات محدودتری دارند، واژگان و جمله‌سازی‌های بیشتری از 

فارسی به کار می‌برند.
در زمینهٔ واژگان نو و معاصر، گویشوران ترکی آذری ایران واژه‌های مدرن را از فارسی 
)و از آن طریق در ضمن از فرانسه و انگلیسی( و متکلمین ترکی جمهوری آذربایجان از 
روسی )و در دهه‌های اخیر از ترکی ترکیه( وام می‌گیرند، مانند »دوچرخه« بجای »ولوسیپد« 

روسی در جمهوری آذربایجان و »بیسیکلت« فرانسوی در ترکیه.

تأثیر ترکی بر فارسی

سه زبان اصلی شرقی یا به اصطلاح »السنه ثلاثه« یعنی عربی، فارسی و ترکی در طول بیش 

ن. زیر فصل گذشته و تحلیل کریستیان بولوت 	.1



پیوست‌ها  ||  139  ||

از هزار سال گذشته تأثیر بزرگی بر یکدیگر گذاشته‌اند. آنچه که بیش از همه و در نگاه اول 
به چشم هر فرد غیر متخصص هم می‌خورد، طبعاً تأثیر فراگیر عربی به فارسی و همچنین 
تأثیر  نمی‌دانیم  اکثراً  آنچه که  اما  است.  ترکی  به  در ضمن عربی  و  فارسی  تأثیر گستردۀ 

محدود‌تر ترکی به فارسی و حتی بصورت محدود‌تری تأثیر ترکی به عربی است.
کسانی که با تاجیکستان و زبان تاجیکی این دیار و بخصوص لهجه مردم شمال این 
کشور یعنی مثلًا شهر خجند و استان سُغد و مناطق هم مرز با ازبکستان همسایه آشنا هستند 

از این نوع مثال‌ها در فارسی تاجیکی مردم آنجا دچار تعجب نمی‌شوند:
»رفتند می؟« )آیا آنها رفتند؟(

»حسن اَکه توی میکند« )حسن آقا عروسی میکند(،
»کِلین همسایه در خانه‌اش بوغی شدگی« )عروس همسایه را در خانه‌اش خفه کرده‌اند(.

فارسی  بر  ازبکی(  مورد:  این  )در  ترکیک  زبان‌های  تأثیر  از  نمونه  چند  فقط  این‌ها 
تاجیکی است.

زبان‌های همجوار و در  به یکدیگر، بخصوص  زبان‌ها  تأثیر متقابل  چنانکه گذشت، 
حاشیۀ کشور‌ها و مناطق چیزی بدیهی است. این تأثیر وابسته به شرایط گوناگون مانند تعدد 
متکلمین یک زبان، مقام آن زبان در جامعه و یا تاریخ و سنت کاربرد آن بیشتر و یا کمتر 

است و ممکن است در طول تاریخ تغییر یابد.
شروع تأثیرات متقابل زبان‌های ایرانی و ترکی به دوره قبل از اسلام در آسیای میانه 
برمیگردد. در آثار باقیماندۀ دینی بودائی و مانوی به ترکی باستان )اویغوری(، تأثیر زبان‌های 
سُغدی، سکا، سانسکریت و فارسی میانه مشاهده می‌شود.1 در دورۀ انوشیروان بین ترک‌ها 
و ایرانیان روابط تجاری و حتی نظامی هم موجود بوده، اما ظاهراً تأثیر اصلی و متقابل 

زبانشناختی )واژگان و حتی دستور زبان( به بعد از اسلام مربوط می‌شود. 
اطلاعات عمومی ایرانیان در باره تأثیر عربی بر فارسی بخصوص در زمینۀ واژگان کم 
نیست. به همین ترتیب مثلًا یک ایرانی آذری و ترکی زبان خوب می‌داند که تأثیر واژگان 
فارسی و عربی بر ترکی آذری چقدر زیاد است. اما در باره تأثیر زبان‌های ترکی به فارسی و 
دیگر زبان‌های ایرانی اطلاعات عمومی مردم زیاد نیست. این، تا حدی مربوط به آن است 
که هم تأثیر ترکی بر فارسی در مقایسه با تأثیر عربی و فارسی بر ترکی کمتر است و هم 
غالباً این تأثیر‌ها در طول تاریخ آنقدر در زبان فارسی مستحیل شده که اکثر فارسی زبانان 
به این قبیل واژه‌ها یا جمله‌سازی‌های متأثر از ترکی بعنوان »خودی« مینگرند. مثلًا امروزه 

کمتر کسی است که بداند ریشه کلمه »قورمه« ترکی است.
روابط ایرانیان و ترکان در اواخر دوره ساسانیان، به انگلیسی، در تاریخ کمبریج ایران، جلد 3، قسمت 1، سال 1983،  	.1

ص 613؛ به فارسی: تهران 1380، ص 739-727



||  140  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

دانشمندی که تأثیر ترکی )و مغولی( بر فارسی ایران و افغانستان را بیشتر و جدی‌تر 
از همه بررسی کرده، بدون شک گِرهارد دورفر )1920-2003( از دانشگاه »گوتینگن« 
آلمان است.1 تخصص اصلی او زبان‌های ترکی ایران )غزی، اوغوزی( و به ویژه لهجه‌های 
خلجی، خراسانی و قشقائی و همچنین زبان‌های باستانی ترکی شرقی مانند ترکی خوارزمی 
و تونقوزی و در عین حال مغولی بود. در این زمینه‌ها کتب و نوشته‌های او بی‌همتا هستند.
دورفر طبقه‌بندی‌های معنائی را معیار تقسیم بندی تأثیر لغوی ترکی و مغولی بر فارسی 
و دیگر زبان‌های ایرانی )مانند سُغدی در دوره باستان و پشتو و یغنابی در دورۀ معاصر( 
قرار داده و این تأثیر را در دوازده گروه بررسی کرده است، از قبیل: اعضای بدن، حیوانات، 
و  خانوادگی  روابط  روزمره،  زندگی  هوا،  وضع  و  سنگ  و  خاک  انواع  حوزۀ کشاورزی، 
به حوزۀ  مورد ضمنا  هر  در  البته  او  یا جنگ.  و  دین  دولت،  به  مربوط  لغات  اجتماعی، 
مشخص‌تر زبانی )ترکی جغتائی/ازبکی، آذری و غیره( و در عین حال دوره و مرحلۀ تاریخی 

این تأثیر )پیش از اسلام، دوره سلجوقیان، مغولان و بعد تر( نیز اشاره نموده است.
و  سلجوقیان  و  غزنویان  از  بعد  است که  آن  تحقیقات  این  از  جالب  ملاحظه  چند 
ایران و سلسله‌های  افزایش حضور قبایل ترک‌زبان در  با  بخصوص حملۀ مغول و همراه 
حاکم بر کشور، تأثیر ترکی بر زبان فارسی )چه کتبی و چه گفتاری( افزایش یافته است. 
بعد از صفویان این تأثیر اگرچه ادامه یافت، اما به نسبت و به تدریج کمرنگ‌تر گردید. طبعاً 
دورفر نمونه‌های خود را از آثار مکتوب این مراحل تاریخی مانند »عرض نامه« جلال الدین 
دوانی، »صفوه الصفای« ابن بزاز اردبیلی، »تاریخ عالم آرای عباسی« اسکندر بیگ ترکمان 

و یا لغتنامه‌ها و دیگر آثار ادوار مختلف تاریخی گرفته است.
نکتۀ جالب دیگری که دورفر به آن اشاره میکند این است که اکثر کلماتی که از مغولی 
از ترکی وارد فارسی  از مغولی وارد ترکی شده و بعداً  ابتدا  وارد فارسی شده‌اند در واقع 

شده‌اند )مانند تومان، خان، آقا و یا نوکر(.
نوشته شده،  زمینه  این  او در  از  بعد  بررسی‌های گرهارد دورفر و مقالاتی که  پایۀ  بر 
می‌توان ابعاد تأثیر زبان‌های ترکی )اساساً ترکی جنوبی یعنی اوغوزی مانند ترکمنی، آذری 
اما در عین حال  آورد کرد.  بر  اویغوری و جغتائی/ازبکی( را حدوداً  و ترکی شرقی مانند 
می‌توان به این نتیجه رسید که این تأثیر بعد از صفویان و بخصوص از قرن بیستم به بعد 
به مراتب کمتر شده و کلمات ایرانی و فارسی جایگزین بسیاری از لغات ترکی گشته است. 
ترکی(  تعابیر  و  واژگان  افرایش  در جهت  بار  )این  ترکیه  ترکی  در  مثلًا  را  مشابه  روندی 
پای  )مچ  آشیق  مانند  لغاتی  از  توجهی  قابل  بخش  نتیجه  در  نمود.  مشاهده  می‌توان  هم 

1.	 Doerfer, G.: Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen, Wiesbaden, 1975



پیوست‌ها  ||  141  ||

تومان  یا  و  مملکت(  )کشور،  اولکا  )مُهر(،  طمغه  )فرمانده کل(،  بیگلربیگی  گوسفند(، 
)به معنی واحد اداری( که دورفر به عنوان نمونه ذکر میکند، در فارسی امروزه به کار برده 
نمی‌شود، اگر چه هنوز بخشی دیگر از این وام‌واژه‌های ترکی و مغولی در فارسی همچنان 

کاربرد دارد )مانند آقا، قربان، چمن، قورمه(.
در آسیای میانه هم همین طور: از قرن بیستم به بعد، بخصوص در زبان کتبی، مثلًا 
است.  شده  تر(  ترکیک  )یعنی  ازبکی‌تر  ازبکی  و  تر(  ایرانی  )یعنی  تاجیکی‌تر  تاجیکی 
حکومت‌ها سعی کرده‌اند زبان رسمی و کتبی خود را از عناصر به اصطلاح »غیر خودی« 
همسایگانشان حتی الامکان »پاک« کنند، اما با اینهمه، تأثیر متقابل این زبان‌ها به یکدیگر 
بر  پا  همچنان  دین  و  ادبیات  شعر،  مانند  حوزه‌ها  بعضی  و  محاوره  زبان  در  بخصوص 

جاست.





عامل ژنتیک در مناسبات ایرانیان و ترکان

به  و  امتزاج  بررسی همسایگی،  نوشته،  این  از  بودیم که هدف  این کتاب گفته  ابتدای  در 
از  نگارنده  منظور  است.  تاریخ  متن  در  ترکان  و  ایرانیان  اختلاط همه‌جانبهٔ  دیگر  عبارت 
تعبیر »همه جانبه«، همه سطوح روابط انسانی و اجتماعی از جمله تجارت، وصلت، جنگ، 
صلح، دین و مذهب، زبان، فرهنگ، سیاست و دولت‌داری است. از نظر زمانی، این بررسی 
ایرانی‌زبانان و ترک‌زبانان حدود دو هزار سال قبل در  را از نخستین همسایگی و آشنائی 
دشت‌ها و واحه‌های مغولستان و شمال غربی چین شروع کردیم و تقریباً 500 سال بعد 
با مناسبات ترکان ماوراءالنهر و ساسانیان ایران و بخصوص پس از ورود ترکان به ایران و 
دنیای اسلام )حدود 1300 سال پیش( ادامه دادیم. مسیر زمانی این سرگذشت، سلسله 
مراتب تاریخی تحولات سیاسی و دودمانی و توجه اصلی آن به موضوع تحول، همگرائی و 
تأثیرات متقابل فرهنگی و بخصوص زبانی ایرانیان و ترکان بود. بله، دقت اصلی ما در شرح 
این سرگذشت به تاریخ سیاسی و تحول زبان و فرهنگ‌های جمعیت‌های ایرانی و ترک بود. 
اما آیا »قومیت«، تبار و به اصطلاح »نژاد« نقشی در این تحولات نداشتند؟ در این فصل 

پایانی میخواهیم کمی روی این سوال تامل کنیم. 
در طول تاریخ بسیاری از این تعبیرها و معنای آنها تغییر یافته است. علاوه بر این، از قرن 
نوزدهم به بعد بسیاری تعابیر جدید جامعه شناسی و سیاسی از زبان‌های اروپائی وارد کاربرد 
اینگونه تعبیرها ممکن است  باره  از این جهت، امروزه در  فارسی، ترکی و عربی شده‌اند. 
درک‌های گوناگونی موجود باشد. قومیت، تبار و نژاد هم از آن دسته تعابیر هستند. »قوم« و 
»قومیت« را ما امروزه در ایران معمولًا به معنای اروپائی »اتنی سیتی« و »گروه اتنیکی«1 به کار 
می‌بریم و از آن هر گروه کوچک یا بزرگ اجتماعی را درک می‌کنیم که به دلایل مختلف از 
قبیل زبان، لهجه، مذهب و یا حتی ظاهر فیزیکی از دیگر گروه‌های جامعه متفاوت و متمایز 
باشد. اما این را هم می‌دانیم که این عوامل در زندگی ایلاتی و قبیله‌ای یا روستائی نقشی مهم‌تر 
و در زندگی یکجانشینی و شهری نقشی کم‌رنگ‌تر و بی‌اهمیت‌تر دارند. »تیره« و »تبار« یا 

1.	 ethnicity/ethnie, ethnic group



||  144  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

»طایفه« در کاربرد کنونی فارسی ایران معنائی نزدیک به »خانواده«، اما فراگیرتر از آن دارند و 
شامل چندین خانواده مرتبط با یکدیگر می‌شوند. پس تعبیر »نژاد« چطور؟

تحول  دچار  دیگر  زبان‌های  و  فارسی  در  دیگر  مشابه  تعابیر  مانند  نیز  »نژاد«  تعبیر 
معنائی شده است. در حالیکه مثلًا هزار سال قبل در شاهنامه فردوسی »نژاد« ربطی به رنگ 
پوست یا دیگر مشخصات ظاهری و فیزیکی انسان‌ها نداشت و اساساً مربوط به صفات 
و خصایل انسانی بود، در اروپای قرون هجدهم تا بیستم یعنی دوره استعمار و خود برتر 
بینی استعمارگران در برابر مردم مستعمره‌ها، تعبیر انگلیسی »رِیس« و واژه‌های هم معنای 
آن اساساً به مجموعه ویژگی‌های ظاهری و بیولوژیک انسان‌ها اطلاق شد. حتی برخی از 
و  نژاد سفید، سیاه، زرد  انسان‌ها )مانند  به تقسیم و طبقه‌بندی  مردم‌شناسان و مورخین 
غیره( و همزمان، »برتر« انگاشتن »نژاد سفید« نسبت به دیگر »نژاد«‌ها برخاستند، گوئی 
همه انسان‌ها حتما باید در یکی از این »قوطی‌های نژادی« و ثابت قرار داشته باشند، مثل 
اینکه هر گروه ژنتیک، ثابت، منسجم، یکسان و یک رنگ است و اختلاط و تحولی در 

درون این گروه‌ها یا بین آنها نبوده و نیست. 
سرشناس  دانشمندان  جدید  و کشفیات  دستاورد‌ها  برخی  به  پیش  فصل‌های  در 
از  بخصوص  شناسی  زبان  و  شناسی  باستان  مردم‌شناسی،  ژنتیک،  رشته‌های  در  جهانی 
نیمه‌های قرن گذشته تا کنون اشاره کرده بودیم. یکی از معروف‌ترین آنها دانشمند معروف 
ایتالیائی لوئیجی کاوالی-اسفورزا )1922-2018( از دانشگاه‌های پاویا )ایتالیا(، کمبریج 
)بریتانیا( و استانفورد )آمریکا( است. به نظر او »ژنوم« یا مجموعه ماده ژنتیک هر انسان )و 
هر موجود دیگر زنده( نه تنها کم و کیف فیزیکی و ژنتیک نسل‌های بعدی آن انسان را معین 
میکند، بلکه می‌تواند مشخصات سرتاسر گذشته او را نیز نشان دهد. کوچ و مهاجرت، 
فتح و اسکان در سرزمین‌های جدید و یا برعکس، انزوا و دور افتادگی جغرافیائی بخاطر 
موانع طبیعی مانند دریا‌ها، صحراها و کوه‌ها تأثیر خود را بر تصویر ژنتیک گروه‌های کنونی 
انسان‌ها گذاشته است، تصویرهائی که با به کار گرفتن اصول و دستگاه‌های مدرن علمی و 
هماهنگی با آخرین یافته‌های علوم مرتبط باستان شناسی، مردم‌شناسی و زبان‌شناسی قابل 
شناسائی هستند. با پیشرفت دانش و تکنولوژی‌های جدید، اکثر دانشمندان قبول می‌کنند 
که بررسی‌های مربوط به هر کدام از این علوم بدون در نظر گرفتن دست آورد‌های علوم 
مرتبط و مکمل دیگر درست و عملی نیست. مثلًا در دوره‌ای که اطلاعاتی در باره زبان 
مردم در دست نیست، بایستی، در صورت امکان، به دانسته‌های باستانشناسی مانند کاربرد 
وسایل خانه و کشاورزی یا اهلی کردن حیوانات، یا تحلیل ژنتیک انسان‌های پیشاتاریخ 
آن  با  مرتبط  ژنتیک و علوم  پیشرفت‌های مداوم علم  این جهت بخاطر  از  نمود.  مراجعه 



پیوست‌ها  ||  145  ||

بخصوص در پنجاه سال اخیر، دانش ما در باره گذشته‌های دور، حتی دوران پیشاتاریخ که 
هیچگونه اثر نوشتاری از آن وجود ندارد، روشن‌تر و دقیق‌تر شده است. کاوالی-اسفورزا 
در همکاری با شمار زیادی از دانشگاه‌ها و دانشمندان جهان کوشش کرده است که نقشه 
ژنتیک صد‌ها گروه مردم جهان و همچنین گذشته، مهاجرت، نزدیکی یا دوری و اختلاط 
ژنتیک آنها را به صورتی قابل سنجش تثبیت کند و رابطه این روند‌های ژنتیک با تاریخ و 

زبان گروه‌های مردم را توضیح دهد. 
در سال‌های 1990 کاوالی-اسفورزا و تیم بزرگی از همکارانش برپایه تحلیل‌های دراز 
ژنتیک  برنامه‌ریزی کردند که مشخصات  را چنان  آزمایشگاهی یک کامپیوتر مجهز  مدت 
هزار نفر از چهار گوشه جهان را به پنج گروه تقسیم کند که دارای ویژگی‌های ژنتیک مشابهی 
هستند. نتیجه‌ای که کامپیوتر مزبور به آن رسید، با تصور خود آن انسان‌ها در باره گروه‌بندی 
و  نو  یائی  بومی، گینه  آمریکائی  شرقی،  آسیائی  غربی،  اوراسیائی  بود:  همخوان  خودشان 
نبود که در  انسان‌ها  آن پنج گروه  نام گذاری‌ها هنوز نشان دهنده »نژاد«  این  اما  آفریقائی. 
درون هر گروه با یکدیگر شباهت دی ان ای داشتند. این در حالی است که »نژاد« با معنائی 
که در یکی دو سده اخیر جا افتاده، به مراتب گروه بزرگ‌تری از انسان‌ها را فرا می‌گیرد. 
با این ترتیب کاوالی-اسفورزا و همکارانش به این نتیجه رسیدند که »نژاد راهی معتبر و 
علمی برای دسته بندی انسان‌ها نیست. مثلًا دو سوم اروپائی‌ها در ابتدا آسیائی و یک سوم 
آنان آفریقائی بودند، اما بعد از گذشت چند هزار سال و اختلاط و آمیزش آنان، چیزی به نام 
آسیائی و آفریقائی به اصطلاح »خالص« باقی نمانده است. رنگ پوست یا شکل بینی تنها 
و تنها عبارت از یک انطباق سطحی انسان‌ها به آب و هوا و محیط جغرافیائی است.«1 در 
نهایت امر، 99/9 در صد ژن‌های همه انسان‌های دنیا یکی است. تنها و تنها همان کمتر از 

یک در صد ژن‌ها هست که فرق‌های ژنتیک انسان‌ها را به وجود می‌آورد.2
کاوالی-اسفورزا در تعریف »نژاد« می‌گوید: »نژاد به گروهی از افراد اطلاق می‌شود که 
بتوانیم از نظر بیولوژیک میان آن گروه و دیگر گروه‌های انسان‌ها فرق قائل شویم« 3. اما نظر 
به اینکه با هر اختلاط و آمیزش، ترکیب ژن‌های انسان‌ها که به طور جداگانه از مادر و پدر 
به کودک آنان منتقل می‌شود، مرتبا در حال تغییر است، طبقه‌بندی تمامی مردم دنیا در چند 
گروه به نام »نژاد« نه علمی است و نه عملی. شاید جمعیت‌هائی که در جزایر کوچک و دور 
افتاده یا ارتفاعات کوه‌های بلند و به صورت منزوی زندگی می‌کنند، اختلاط کمتری نسبت 
به مردم شهرها و حتی روستا‌ها نشان دهند. اما بعد از گذشت قرن‌ها و هزاره‌ها و بخصوص 

1.	 The Economist, 13.09.2018
2.	 National Human Genome Research Institute (USA) Website, viewed on 13.03.2023
3.	 Cavalli-Sforza: Genes, Peoples and Languages, p. 25



||  146  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

با پیشرفت تمدن و تکنولوژی »در آزمایش‌های خود شاهد آن هستیم که حتی جمعیت‌های 
روستا‌ها و شهرهای همسایه هم ممکن است با یکدیگر فرق‌های زیادی داشته باشند«1. 

نمونه‌های  جائی که  تا  پیاتسا  آلبرتو  و  منوزی  پائولو  همکارانش  و  کاوالی-اسفورزا 
ژنوم‌های جمع آوری شده امکان می‌داد، نتیجه بررسی‌های ژنتیک گروه‌های مختلف مردم 
جهان را در کتابی با عنوان »تاریخ و جغرافیای ژن‌های انسان« )1994( جمع آوری و منتشر 
آثار فراگیر و جهانی در باره تاریخ و  کردند.2 امروزه این مجموعه احتمالًا از زبانزد‌ترین 
تصویر ژنتیک مردم سراسر دنیاست. در اینجا چکیده فوق العاده کوتاهی از مهم‌ترین نتایج 
این بررسی و تحقیقات دیگر دانشگاهی جهان در چهل، پنجاه سال اخیر داده خواهد شد که 
از نظر موضوع کتاب حاضر یعنی همگرائی و اختلاط تاریخی ایرانیان و ترکان اهمیت دارد.

ژنتیک آسیای غربی )ایران، ترکیه و خاورمیانه(

در اینجا منظور از »آسیای غربی« بخش مهمی از »خاور میانه« شامل ایران، افغانستان، 
قفقاز، ترکیه، خاورمیانه و عربستان است. 

قدیمی‌ترین باقیمانده‌های انسان هوشمند یا مدرن3 که متعلق به حدود 100 هزار سال 
پیش است، به غیر از آفریقا که خاستگاه اصلی انسان است، در خاور میانه یافت شده‌اند. 
این هم یکی از دلایلی است که نشان می‌دهد پس از دوران طولانی پیدایش و تکامل انسان 
هوشمند در آفریقا، خاورمیانه و کلًا آسیا از نخستین اهداف کوچ و پراکندن او به دیگر 

نقاط جهان بوده است. 
»درخت  و  »ماتریس«   )1992( کتاب کاوالی-اسفورزا  از  برگرفته  تصویر  دو  در 
ژنتیک« 18 جمعیت آسیای غربی )با میانگین 53 تا 58 ژن( را می‌بینید. پیش از پرداختن 
به چندی از جزئیات این بررسی باید تاکید کرد که این ماتریس و »درخت« ژنتیک به زبان 
و  آنها  ژنتیک  نسبی  و  داخلی  نزدیکی  و  ترکیب  فقط  بلکه  ندارد،  مستقیمی  ارتباط  مردم 
همچنین نزدیکی یا دوری آنها از یکدیگر را نشان می‌دهد. در ضمن روشن است که زبان 
یا لهجه انسان اکتسابی است، یعنی از محیط خانواده و جامعه کسب می‌شود و به ترکیب 
ژنتیک آدمی ربط مستقیمی ندارد. اما این نیز روشن است که مثلًا در یک محیط جغرافیائی 
ترکیب  با  به سختی می‌توان  زبان  اقامت( عربی  اندر نسل« )دست کم 500 سال  »نسل 

1.	 Idem
2.	 Luigi Luca Cavalli-Sforza, Paolo Menozzi, and Alberto Piazza. The History and Geography of 

Human Genes, Princeton, 1994
3.	 Homo sapiens sapiens



پیوست‌ها  ||  147  ||

ژنتیک انسان‌هائی روبرو شد که مشخصات مردم بومی )دست کم 500 سال( ازبکستان 
یا ایران را داشته باشند. به همین دلیل است که گفته می‌شود ژنتیک، تاریخ، باستانشناسی، 

زبان‌شناسی و جغرافیا علوم مرتبط و مکمل یکدیگر هستند. 
ژنتیک  تابلوی  یک  داخل  در  حتی  است که  این  فراموش کرد  نباید  دیگری که  نکته 
نسبتاً مشابه یک جمعیت )مثلًا ایران، ترکیه، پاتان-پشتو( نیز مشخصات و ترکیب ژنتیک 
جداگانه انسان‌های آن گروه متفاوتند و آن »همگنی« و شباهت گروهی چیزی اولًا نسبی 
و ثانیاً به طور مدام تغییر یابنده است، چرا که هر بار با هر آمیزش جدید یک زن و یک 
مرد و اختلاط جدید ژن‌های آنها در فرزندی جدید ترکیب جدیدی ایجاد می‌شود که گرچه 
احتمالًا بی‌شباهت به آن تصویر مشترک نیست، اما بعد از گذشت چند نسل می‌تواند کاملًا 

با مشخصات صد سال پیش از آن فرق کند.
این  از خود  اردنی‌ها  مانند  دیگر  گروه  و چند  ترک‌ها  نمونه‌های  دیگر:  توضیح  چند 
از ترکیه و اردن( است. هر جا که »ترکیش« )Turkish( نوشته  این نمونه  کشور‌ها )در 
ایران یا آسیای مرکزی. نمونه‌های  شده، منظور ترک‌زبان‌های ترکیه است و نه ترک‌زبانان 
ایرانی‌ها نیز از ایران است، به جز کردها و مردم سواحل خزر که به علت نزدیکیِ نسبی به 
یکدیگر، به طور جداگانه )مثلًا همراه با کُردهای عراق یا با گروه »سوانی« از گرجستان( 
مقایسه و گروه‌بندی شده‌اند. در ماتریس )تصویر یک( خطوط افقی نشانگر درجه نزدیکی 
)ارقام کوچک‌تر بخصوص پائین‌تر از 10( یا دوری ژنتیک )بخصوص بالاتر از 100( و 

خطوط عمودی نشان‌دهنده نزدیکی یا دوری فیزیکی/جغرافیائی این گروه‌ها است.
مانند ترکمنستان  آسیای مرکزی  زبان  نه گروه‌های ترکی  از »ترک‌ها«  اینجا منظور  در 
مرکزی  آسیای  زبان  ترکی  است. گروه‌های  ترکیه  خود  زبان‌های  ترکی  بلکه  ازبکستان،  و 
)ترکمن، ازبک، دیگر ترکی زبانان و آلتائی زبانان( در نیم فصل بعد بررسی خواهند شد. در 
آنجا خواهیم دید که از نظر ترکیب و تصویر ژنتیک، ترک‌زبان‌های ترکیه به ترک‌زبان‌های 
آسیای مرکزی دورتر و به ایرانیان نزدیک‌تر هستند. البته برای تشخیص این فرق‌ها چندان 
نیازی به تحلیل‌های ژنتیک نیست. ظاهر غالب انسان‌های ترکیک زبان آسیای مرکزی و 
ترکیه به قدر کافی گویای این فرق هاست. در این مورد در کتاب فوق چنین گفته می‌شود: 
»ترکیه که سابقا آسیای صغیر یا آناتولی نامیده می‌شد، تاریخی بسیار طولانی و پیچیده دارد 
)...( )تقریباً هزار سال پیش به دنبال حملات ترک‌های سلجوقی از طریق ایران به آناتولی، 
م.( زبان ترکی به جمعیتی که اساساً هند و اروپائی زبان بود، قبولانده شد. تا آن دوره زبان 
رسمی امپراتوری بیزانس یونانی بود. از نظر ژنتیک، عموماً بین مردم ترکیه و کشورهای 
همسایه آن فرق‌های کوچک ژنتیک هست. احتمالًا در آن دوره تعداد مهاجمان ترک کم بود 



||  148  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و به این جهت مشخصات ژنتیک آنان در ترکیب مردم بومی آناتولی رنگ باخته است. تعبیر 
›ترک ها‹ یک تعریف سیاسی است، و گرنه آنها بدون شک از نظر ژنتیک مختلط هستند 
و اگر داده‌های بیشتری از وضع ژنتیک آنان دسترس می‌شد، جای آن می‌بود که تحلیل‌های 

بیشتری در این زمینه انجام گیرد.«1 
تحلیل‌های فوق نشان می‌دهند که از نظر ژنتیک در آسیای غربی، مردم ترکیه و ایران 
جزو نزدیک‌ترین گروه‌های ژنتیک به همدیگر هستند. ویندفور نیز مانند کاوالی-اسفورزا و 
همکارانش بر آن است که دلیل اصلی این امر احتمالًا کمی تعداد قبایل ترک در آناتولی بوده 
است که با وجود حاکم نمودن زبان ترکی و دین اسلام، نتوانسته‌اند تصویر غالب ژنتیک 
مردم بومی را دگرگون کنند. به گمان ویندفور شباهت نزدیک ژنتیک میان مردم ایران و ترکیه 
می‌تواند نشاندهنده ادامه اختلاط‌های ژنتیک دوران پیشا ترکی منطقه، میان ایران، آناتولی 

و لوانت )مناطق ساحلی مدیترانه از ترکیه تا مصر( باشد.2

تصویر یک: ماتریس فاصله ژنتیک 18 گروه مردم آسیای غربی )شامل ایران و ترکیه(، کاوالی-اسفورزا )1994(

تصویر دو: درخت نزدیکی یا دوری ژنتیک 18 گروه مردم آسیای غربی )شامل ایران و ترکیه(، کاوالی-اسفورزا )1994(

1.	 Cavalli-Sforza et al: History and Geography of Human Genes, p. 243 
2.	 Windfuhr: ‘IRAN vii. NON-IRANIAN LANGUAGES (1) Overview;’ EIr online, viewed on 

20.02.2023 



پیوست‌ها  ||  149  ||

خزر،  سواحل  مردم  به  ژنتیک  نظر  از  ایرانیان  می‌رسد  نظر  به  ترکیه،  مردم  در کنار 
کُرد، هزاره-تاجیک، کویت، ارمنی، قفقاز شمالی و گرجی، آسوری، اردنی، دروز و لبنانی 
نزدیک هستند. اما جالب است که ایرانیان مجموعاً در کشور‌های همسایه و نزدیک خود 
از گروه‌های ژنتیک هیچ کشوری آنچنان دور نیستند. بالاترین رقم فاصله ژنتیک ایرانیان از 
دیگر گروه‌های آسیای غربی حتی به 100 واحد نمی رسد. این در عین حال می‌تواند نشانه 
اختلاط رنگارنگ ایرانیان از نظر ژنتیک شمرده شود. شاید این هم یک نتیجه وسعت و 

طول دوره‌های امپراتوری‌های ایرانی باشد.
عموماً درخت ژنتیک آسیای غربی را می‌توان به دو دسته کوچک و به مراتب بزرگتر 
تقسیم کرد. دسته کوچک )در آخر رسم درخت( شامل همه اعراب جنوب بعلاوه یمنی‌ها 
به استثنای کویتی هاست. کویتی‌ها از نظر ژنتیک از دیگر اعراب متمایز هستند. بعید نیست 
که آنها از نظر ژنتیک تحت تأثیر گروه‌های باستانی بین النهرین قرار گرفته‌اند. بادیه نشینان 
عرب نیز گروه جداگانه‌ای هستند. آنها چادر نشین هستند و در اکثر کشورهای عربی یافت 
می‌شوند. دسته به مراتب بزرگ‌تر این درخت عبارت از تمام گروه‌های دیگر ژنتیک است 

که در بین خود دارای فاصله ژنتیک کمتری هستند. 

ژنتیک آسیای مرکزی و میانه

تصویر 1: ماتریس فاصله ژنتیک 21 گروه ژنتیک آسیای مرکزی و شرقی، کاوالی-اسفورزا 1994



||  150  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تصویر 2: درخت ژنتیک دوری یا نزدیکی 21 گروه ژنتیک آسیای مرکزی و شرقی، کاوالی-اسفورزا 1994

در آثار ایرانی معمولًا فرقی بین »آسیای میانه« و »آسیای مرکزی« گذاشته نمی شود. در این 
از منطقه عموماً خشک شرق دریای خزر شامل  از آسیای »میانه« عبارت  بررسی منظور 
ازبکستان کنونی است. حتی جنوبی‌ترین بخش  برخی واحه‌ها و بخش‌های ترکمنستان و 
آسیای میانه یعنی دهستان/داهستان و گرگان باستان زمانی بخشی از ایران محسوب می‌شد. 
از طرف دیگر تعبیر جغرافیائی آسیای مرکزی شامل ازبکستان، تاجیکستان، قرقیزستان و 
قزاقستان است. نظر به اینکه بین این دو منطقه همسایه پیوسته ارتباط وجود داشته، در این 

بررسی آنها را یکجا مورد بحث قرار می‌دهیم.
در آسیای میانه آثاری از انسان نئاندرتال و دوره نوسنگی یا »نئولیتیک« )حدود 10 تا 
4.5 هزار سال پ.م.( وجود دارد. در هزاره سوم پ.م. تعداد جمعیت و آبادی‌ها افزایش 
می‌یافت، آبیاری مزرعه‌ها به چشم می‌خورد و ارتباط با ایران بیشتر می‌شد. بین سال‌های 
2000 تا 1600 پ.م. در جنوب ترکمنستان کنونی روند شهری شدن آغاز شده است. اما 
پس از مدتی دوره زوال و فروپاشی غیر منتظره‌ای شروع می‌شود که دلایل آن روشن نیست. 
خرابی  به  رو  و  می‌شوند  متروک  شهر‌ها  اما  نمی‌شود،  دیده  بزرگ  فاجعه‌های  از  نشانی 

میگذارند. 
بخش‌های بزرگی از آسیای مرکزی و میانه عبارت از صحراها و کوه‌هاست که برای 
این  تعداد جمعیت  بوده که  دیگر  عامل  یک  هم  این  احتمالًا  نیستند.  مناسب  کشاورزی 
ترکمنستان و  آسیای مرکزی در شمال  نیافته است. دشت‌های  افزایش  سرزمین‌ها چندان 
برای کشاورزی  نیز  دوره‌ها  آن  در  مغولستان کنونی،  و  قزاقستان  بخصوص  آن،  از  فراتر 
مناسب نبود، اما علفزارها امکان مناسبی برای دامداری عرضه می‌کردند. اولویت دامداری 



پیوست‌ها  ||  151  ||

نسبت به کشاورزی به تدریج، اما به صورت متمادی ادامه یافته است. کوچ‌نشینی-دامداری 
همراه با پرورش اسب )و در کنار آن گوسفند، بز و در مناطق گرم‌تر جنوبی شتر( عامل 
مهمی در زندگی مردم و تحولات آسیای مرکزی بوده و نقشی اساسی در ادامه حیات، حمل 

و نقل و حتی عملیات نظامی ایفا نموده است. 
به نظر می‌رسد که در هزاره دوم پیش از میلاد تعداد جمعیت در آسیای میانه و مرکزی 
رشد چشمگیری داشته که آن هم باعث ایجاد مهاجرت امواج مردم در سمت‌های مختلف 
شده است. ابتدا مردمانی هند و اروپائی زبان و هزار و چند صد سال بعد، در حقیقت: 
حدود سه قرن پیش از میلاد گروه‌هائی با ظاهری شرقی و زبان‌هائی آلتائی به حرکت در 
آمده‌اند. در اغلب این حرکات، احتمالًا تعداد نسبی مهاجمان فاتح کمتر از تعداد مردمی 
بوده که قبل از آنها در این سرزمین‌ها مسکون شده بودند، چرا که این مهاجرت‌ها و فتوحات 
از نظر ژنتیک تأثیر چندانی بر مردم نگذاشته‌اند.1 بعید نیست که مهاجرت گروه‌های هند 
و اروپائی زبان به ترکمنستان، پاکستان، هندوستان و ایران در هزاره دوم پیش از میلاد از 
نخستین امواج کوچ‌نشینان در آسیا بوده باشد.2 در دوره‌های بعد نیز قبایل بسیاری از آسیای 
مرکزی به سوی غرب و در عین حال جنوب مهاجرت کردند که در فصل‌های گذشته این 
و  ترک‌ها  هپتالیان، هون‌ها،  نو، سکا‌ها، تخاری‌ها،  اتحادیه هسیونگ  با  رابطه  در  کتاب 

بالاخره مغول‌ها به آن اشاره شده است. 
به همین دلیل است که گفته می‌شود آسیای مرکزی حتی از دوره‌های پیشاتاریخی بر 
اکثر  است.  بوده  تجارتی  و کالاهای  فرهنگ‌ها  زبان‌ها،  انتقال  و  اقوام  مهاجرت  راه  سر 
پژوهش‌های ژنتیک مانند بررسی جهانی کاوالی-اسفورزا و همکارانش که قبلًا به آن اشاره 
شد، به طور کلی نوشته‌اند که اقوام کنونی آسیای مرکزی و میانه تصویر ژنتیک مختلطی 
دارند، اگر چه هر کدام از آنها به طور جداگانه )مانند تاجیک‌ها، ترکمن‌ها یا ازبک‌ها و 

قزاق‌ها( دارای ویژگی‌های ژنتیک به یکدیگر نزدیک‌تر از دیگران هستند. 
با تاخیری نسبتاً طولانی، تحلیل دقیق‌تر ژنتیک اقوام آسیای مرکزی و میانه در دهه‌های 
اخیر و به صورت پراکنده از سوی موسسه‌های دانشگاهی و علمی غربی، روسی و اخیرا 
بخصوص چینی آغاز شده است که همگی حاوی اطلاعاتی جالب و آموزنده هستند. اکثر 
این بررسی‌ها به راستی تائید می‌کنند که احتمالًا به خاطر موقعیت آسیای مرکزی در تقاطع 
تمدن‌ها و بر سر راه مهاجرت‌های بزرگ، بسیاری از مردم این منطقه دارای اختلاط ژنتیک 
با همسایگان دور و نزدیک خود هستند. اما ظاهراً کوچ و زندگی چادرنشینی و در نتیجه 

1.	 Cavalli-Sforza et al., pp. 200-201
2.	 Idem



||  152  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

تاخیر در یکجانشینی )از جمله کشاورزی( و شهرنشینی باعث اختلاط‌های نسبتاً محدود‌تر 
ژنتیک آنان )مثلًا در مقایسه با ترکی زبانان ایران و ترکیه( شده است. به نظر می‌رسد که 
تحلیل‌های دانشگاهی بیشتر و گسترده‌تری از ژنوم‌های انسان‌های کنونی و گذشته آسیای 
مرکزی می‌توانند درک همگان را در این زمینه دقیق‌تر کنند. قابل توجه است که اغلب این 
باستان شناسان،  اخیر  یافته‌های یکی دو قرن  بررسی‌های جدید مکمل یکدیگر هستند و 
انسان  باره کوچ بزرگ  زیست شناسان، مردم‌شناسان، زبان شناسان و مورخین )مثلًا در 
از  ایرانیان  و  هند  بزرگ  مهاجرت‌های  پیش،  سال  هزار   100 تا   50 آفریقا  از  هوشمند 
اوراسیا به هند و ایران در نیمه اول هزاره دوم پ.م. و تقریباً دو هزار سال بعد ترک‌ها از 

شمال شرق به غرب و جنوب( را تائید می‌نمایند. 
اما قبل از پرداختن به چند نمونه از بررسی‌های ژنتیک اخیر در باره مردم آسیای میانه 
تفاهم‌ها  برخی سوء  از  می‌تواند  نظرم  به  اشاره کنم که  نکته‌ای  به  دهید  اجازه  مرکزی،  و 

پیشگیری کند.
انسانی«  ژن‌های  جغرافیای  و  »تاریخ  کتاب  در  همکارانش  و  کاوالی-اسفورزا 
می‌گویند: »تصور اشخاص غیر متخصص از مشخصات انسان‌های آسیائی بخصوص مبتنی 
قفقازی  از ظاهری  به شرق می‌روید،  از غرب  قدر  آنان است که هر  بر ویژگی‌های چهره 
نما )»قفقازوئید«( به مغولی نما )»مغولوئید«( تغییر می‌یابد. مخصوصا اگر این علائم و 
نشانه‌های ظاهری انسان‌ها بسیار چشمگیر باشند، تمایز بین این دو گروه آسان‌تر و حتی با 
مشاهده ظاهر آنان امکان پذیر است. همین امر هم نشان می‌دهد که مخصوصا در آسیای 
مرکزی درجات مختلفی از اختلاط این دو گروه وجود دارد«.1 سپس نویسندگان کتاب به 
ویژگی‌های ظاهری این دو گروه از قبیل پُر مو بودن صورت و سر گروه غربی »قفقازی نما« 
و از سوی دیگر چشمان باریک و پهن بودن سر و بینی گروه دوم »مغولی نما« اشاره می‌کنند. 
آیا این نوع تصویر مشخصات انسان‌ها نیز متأثر از اندیشه‌های امروزه رد شده تقسیم 
انسان‌ها به »نژاد«‌های منسجم و مجزا نیست؟ به نظر نگارنده تشخیص فرق‌ها در ظاهر 
فیزیکی انسان‌ها و یا دیگر موجودات زنده چیزی بسیار طبیعی است و ربطی به نژاد پرستی 
ندارد. به همین ترتیب می‌توانیم انواع مختلف اسب‌ها یا درختان بید را نیز مقایسه کنیم، 
بدون آنکه با این مقایسه به گروهی از آنها نظری مثبت یا منفی داشته باشیم. اما نظر به اینکه 
مختلف  »نژاد«‌های  نام  عنوان  به  در گذشته  »مغولوئید«  یا  »قفقازوئید«  مانند  تعبیر‌هائی 
همراه با برتر شمردن یکی و پست‌تر شمردن دیگری مورد استفاده قرار گرفته، حتی زمانی 
که کسی تنها فرق‌های ظاهری یک چینی و یک آفریقائی بومی را بر می‌شمرد، حساسیت 

1.	 Idem, p. 222



پیوست‌ها  ||  153  ||

برخی از ما بر انگیخته می‌شود که شاید منظور اصلی در این تشخیص و مقایسه تحقیر یک 
گروه باشد، در حالی که اگر اینگونه مشاهدات و تشخیص‌ها بدون کوچک‌ترین ارزش دهی 

»خوب و بد« انجام گیرد، نباید حساسیتی را برانگیزد.
هر کس که ساعتی در کوچه‌های شهرهای ترکمنستان، ازبکستان و تاجیکستان کنونی 
بگردد، با صدها گونه از اختلاط دو ظاهر فیزیکی نامبرده روبرو خواهد شد، تا جائی که 
به راستی طبقه‌بندی این نشانه‌های ظاهر فیزیکی در دو یا سه گروه امکان پذیر نیست. در 
دیگر کشورهای مدرن و صنعتی یا حتی در حال رشد جهان مانند ایالات متحده، بریتانیا 
یا برزیل نیز که بیش از چند قرن از مهاجرت‌ها و اختلاط‌های مردم آن نگذشته، به راحتی 
می‌توان این پدیده را مشاهده نمود. احتمالًا میانگین پانصد سال یا پنج قرن سکونت در یک 
سرزمین که مردم‌شناسان و دانشمندان ژنتیک از جمله کاوالی-اسفورزا برای بومی شدن 

مردم مهاجر گذاشته‌اند، محاسبه بجائی هست.
و مردم  اشاره شد(  آنان  ژنتیک  اختلاط  به  پیش  نیم فصل  در  ایرانیان )که  در مورد 
آسیای مرکزی، سه نمونه چشمگیر اختلاط ژنتیک، ترکمن‌ها، ازبک‌ها و اویغور‌ها هستند. 
نتیجه  سوئیس  و  فرانسه  دانشگاه‌های  از  پژوهشگر  پنج   )2022( تازگی  به  مثلًا 
در منطقه شامل  از 16 جمعیت ساکن  بزرگی عبارت  میان گروه  در  را  تحلیل‌های خود 
ترکمن‌ها،  تاجیکستان،  یغنابی‌های  )تاجیک‌ها،  آفریقا  و  اوراسیا  از  ژنوم کنونی   1501
این  در  نمودند.  منتشر  زبان(  آلتائی  مردمان  دیگر  و  مغول‌ها  قزاق‌ها،  قرقیزها،  ازبک‌ها، 
آسیای  آهن  ژنوم مردم عصر  مزبور و همچنین 3109  نمونه‌های  ژنتیک  مقایسه ساخت 

مرکزی )هزار تا هفتصد سال پیش از میلاد( بررسی شده است.1 
در چند فصل گذشته گفته بودیم که در هزاره اول پیش از میلاد گروه‌های بزرگ هند 
و ایرانی‌زبانان )سکاها و تخاری‌ها( به آسیای مرکزی )بخصوص مغولستان و سین کیانگ 
چین( مهاجرت کرده و مسکون شده بودند، اما در نیمه نخست هزاره اول میلادی شاهد 
مهاجرت‌های جدید قبایل آلتائی )بخصوص ترک و مغول( و جایگزین شدن زبان‌های هند 
و ایرانی توسط زبان‌های مغولی و ترکی در این منطقه شده ایم. این را تحلیل‌های گذشته نیز 
نشان داده بودند.2 بررسی اخیر یک قدم جلوتر گذاشته و رابطه ژنتیک تاجیکان و یغنابیان 
با هند و ایرانی‌زبانان آسیای مرکزی یعنی سکاها و تخاری زبان‌ها را بررسی کرده و نتیجه‌ها 
را با نتایج منتشر شده ژنوم‌های قدیمی از همین دوره سکا‌ها و تخاری‌ها مقایسه نموده 
است. نتیجه‌های این بررسی نشان می‌دهند که »از نظر ژنتیک جمعیت‌های هند و ایرانی 

1.	 Perle Guarino-Vignon, et al: Genetic continuity of IndoIranian speakers since the Iron Age in 
southern Central Asia, in: Nature Journal Scientific Reports, 14.01.2022

2.	 Idem



||  154  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

آسیای مرکزی نشان دهنده تداوم روشن نمونه‌های عصر آهن هستند که در ترکمنستان و 
تاجیکستان به دست آمده است.«1 بنا به همین بررسی، تاجیک‌ها کمی بیشتر و یغنابی‌ها 
کمتر اختلاط ژنتیک با مشخصات مردم آلتائی حوزه دریاچه بایکال را نشان می‌دهند. این 
نیز احتمالًا چیزی قابل پیش بینی است، زیرا یغنابی‌ها که گویش تاجیکی آنان باقیمانده‌ای از 
زبان ایرانی شرقی سغدی )احتمالًا اصالتاً سکائی( شمرده می‌شود، مدتی طولانی به صورت 
منزوی از بقیه تاجیکان زیسته بودند. به هر حال طبق همین بررسی نزدیکی روشن ژنتیک 
هر دوی این گروه‌های ایرانی‌زبان یعنی تاجیکان و یغنابی‌ها به گروه‌های غربی اوراسیا و 

ایران آشکار و بدون تردید است.
در این بررسی همچنین می‌خوانیم: »مطالعات مدرن دی ان ای نشان می‌دهند که گروه 
هند و ایرانی قبل از گروه ترک-مغول، شاید هم در اوایل دوره نوسنگی )نئولیتیک( در 
آسیای مرکزی حضور داشتند. گروه ترک-مغول دیرتر در نتیجه اختلاط یک گروه جنوب 
با یک  از 60 درصد(  آسیای شرقی عبارت  ریشه  از  بزرگی  )با سهم  یا مغولی  سیبریائی 
گروه مرتبط با هند و ایرانیان به وجود آمده است. لیکن ترکمن‌ها از نظر ژنتیک از گروه 
ترک-مغول متمایز هستند، چرا که آنها میان گروه ترک-مغول و هند و ایرانی قرار دارند. 
)...( ترکمن‌ها با وجود اینکه به یک زبان گروه ترکی-مغولی صحبت می‌کنند و مانند دیگر 
اعضای این گروه دارای عادات و سنن فرهنگی ترکی-مغولی هستند، اما از نظر ژنتیک به 
نویسندگان  اینجا  در  از گروه ترک-مغول هستند.«2  نزدیک‌تر  ایرانی  و  جمعیت‌های هند 
این تحلیل نتیجه بررسی‌ها و نمودار‌های »تحلیل اجزاء اصلی ژنتیک« و همچنین »اختلاط 
ژن‌های آسیای مرکزی« را منتشر نموده و اضافه می‌کنند که مثلًا همه جمعیت‌های ترک-

مغول آسیای مرکزی به جز ترکمن‌ها دارای سهم بزرگی )میانگین 50 درصد( از مشخصات 
ژنتیک حوزه دریای بایکال هستند. حد اکثر این مشخصات در میان چینی‌های هان دیده 
می‌شود. اما سهم این مشخصات در میان ترکمن‌ها )22 در صد( به سهم تاجیک‌ها )15 
در صد( نزدیک‌تر است. نویسندگان تحلیل نامبرده بر پایه این تحلیل‌ها و نمودارها به این 
نتیجه رسیده‌اند که »در واقع ترکمن‌ها از نظر تحلیل اجزاء اصلی ژنتیک و اختلاط ژن‌ها 

متعلق به گروه تاجیک‌ها هستند و نه گروه ترک-مغول.«3
اگر معیارهای زبان و فرهنگ و همچنین طرز زندگی اقتصادی را در نظر بگیریم، حتی 
زبانی  نیاکان  این سو، همگرائی و اختلاط سغدی‌ها )به عنوان  به  از دو هزار سال پیش 
تاجیکان معاصر( با ترکان غربی )گوک تورک( و بعد از آنها با اویغورهای سین کیانگ 

1.	 Idem
2.	 Idem
3.	 Idem



پیوست‌ها  ||  155  ||

و در سده‌های بعدی همگرائی تاجیکان با ازبکان )که خود آمیزه‌ای از ترکان شرقی و تا 
اندازه‌ای اغوزها به شمار می‌روند( قابل توجه است. در فصل‌های گذشته این کتاب به قدر 
کافی به این همگرائی و اختلاط از جمله در زمینه‌های اقتصادی، زبان و فرهنگ پرداخته 
شده است. یک بررسی دانشمندان قزاقستان، ازبکستان و روسیه از 780 نمونه ژنوم کامل 
از 10 جمعیت منطقه‌ای آسیای مرکزی )قزاق، ازبک، ترکمن، دونقان و قراقلپاق( در سال 
2017 به این نتیجه رسیده است که »طبیعت و جغرافیای آسیای مرکزی با وجود همه پستی 
و بلندی‌ها، کوه‌ها، صحراها و رودخانه و فلات‌های خود تأثیر چندانی بر جغرافیای ژنتیک 
مردم آن نگذاشته است. عامل اصلی در تعیین حوض ژنتیک مردم این منطقه طرز زندگی 
آنها و دقیق ترش: در یک سو کشاورزی مردم یکجانشین و در سوی دیگر کوچ‌نشینی همراه 
با دامداری گروه دوم است«.1 در یکی دیگر از نتیجه گیری‌های همین تحلیل گفته می‌شود 
و همچنین  به کشاورزی مشغول هستند  ازبک که  و  تاجیک  یکجانشین  که جمعیت‌های 
قرقیزها از نظر ژنتیک از اغلب جمعیت‌های کوچ‌نشین مغول، قزاق و هزاره دور هستند.2 

بدون شک یکجانشینی یا کوچ‌نشینی، طرز زندگی، عادات و رسوم، زندگی منفرد و 
دور از جمعیت زیاد و یا زندگی در شهرها تأثیر روشنی بر ترکیب ژنتیک گروه‌های مردم 
فیزیکی و  نزدیکی  به نظر می‌رسد  اما  ژنتیک دارد.  از نظر  آنها  یا دوری نسبی  نزدیکی  و 
جغرافیائی و در نتیجه همسایگی و همگرائی گروه‌های مختلف مردم نیز جزو شرایط اولیه 
اختلاط ژنتیک آنان است. تصور همگرائی و اختلاط دو گروه مردمی که هزاران کیلومتر از 
یکدیگر دور باشند و وجه اشتراک چندانی از نظر اجتماعی و فرهنگی نداشته باشند، سخت 
است، در حالیکه بین دو همسایه نزدیک یا دور بعید است که، در طول تاریخ، بخصوص 
در شرایط کنونی ارتباطات و تکنولوژی جهانی، روند همگرائی و اختلاط مشاهده نشود، 
حتی اگر بین آن دو مشترکاتی نظیر زبان و مذهب موجود نباشد. دوری یا انزوای جغرافیائی 
یا سیاسی احتمالًا نه در کوتاه مدت، بلکه دستکم در عرض چند قرن می‌تواند بر ترکیب 
ژنتیک گروه‌های مردم و دوری یا نزدیکی ژنتیک آنان تأثیر بگذارد. دانشمندان ژنتیک مانند 
کاوالی-اسفورزا میانگین این دوره را حدود پانصد سال )20-25 نسل( برآورد کرده‌اند.
بلند هندوکش-پامیر- میان کوه‌های  در  اوراسیا  از  بخشی  عنوان  به  مرکزی  آسیای 
هیمالیا و تیان شان در شرق و جنوب و اورال در غرب قرار گرفته است. داخل آسیای 
مرکزی را می‌توان، به استثنای چند صحرای قابل دور زدن، عموماً به شکل صاف و بلا مانع 
برای رفت و آمد و مهاجرت گروه‌های مردم در نظر گرفت. بین آسیای مرکزی و افغانستان 

1.	 Maxat Zhabagin, et al: The Connection of the Genetic, Cultural and Geographic Landscapes of 
Transoxiana, Nature Journal Scientific Reports, 2017

2.	 Idem



||  156  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

و ایران نیز موانعی جدی مانند کوه‌های بلند یا دریاهای عمیق وجود ندارد. از این جهات 
جغرافیائی نیز که روابط گروه‌های مردم را آسان‌تر می‌کنند، می‌توان آنچه را که پژوهشگران 
در باره ترکیب ژنتیک مردم این منطقه می‌گویند، به راحتی درک کرد. به نظر آنها در تمامی 
منطقه پهناور اوراسیا، آسیای مرکزی از نگاه ترکیب ژنتیک، صاحب مختلط‌ترین مردمان 

است.
به جهت موقعیت جغرافیائی خود گذرگاه مهاجرت‌های بزرگ بوده   آسیای مرکزی 
است. هفتصد سال پیش از میلاد، سکاها )یا اسکیت‌ها( نخستین گروه انسان‌ها از آسیای 
مرکزی بودند که اولین آثار تاریخی در باره آنها سخن گفته‌اند. به گفته منابع باستانی چین 
و همچنین مورخ یونانی هرودوت )قرن پنجم پ.م.( سکا‌ها مشخصات اروپائی )هند و 
اروپائی در  ایرانی، -م.( داشتند.1 در عرض هزار سال بعد سکاها و تخاری‌های هند و 
اغلب این مناطق پراکنده شدند و به غرب و جنوب )ماوراءالنهر و افغانستان کنونی( یا 
شرق )کاشغر و سین کیانگ( مهاجرت نمودند و یا در محل زندگی خود باقی ماندند و با 
مردم جدید ترک‌زبانی که می‌آمدند، در آمیختند. یکی از نتیجه‌های این اختلاط ایرانی-ترکی 
که دستکم حدود دو هزار سال سابقه دارد، مردم اویغور هستند که امروزه غالباً در ایالت 
اویغور‌ها  باره  در  ژنتیک  بررسی‌های  می‌کنند.  زندگی  چین  غربی  شمال  در  سین کیانگ 
احتمالًا از تعداد انگشتان یک دست نیز تجاوز نمی‌کنند. در یکی از این بررسی‌ها که از 
طرف دانشمندی چینی تهیه شده، گفته می‌شود که طبق تحلیل‌های او، مشخصات ژنتیک 

اویغور‌ها 60% غربی )هند و ایرانی، -م.( و 40% آسیای شرقی هستند.2 
بدون شک در منطقه وسیع آسیای مرکزی و جنوبی هنوز قوم و قبیله گرایانی یافت 
می‌شوند که از نتیجه بالا بودن سهم دی ان ای هند و اروپائی در میان اویغور‌های ترک‌زبان 
چین احساس مباهات خواهند کرد و از طرف دیگر کسانی نیز افسوس خواهند خورد که 
چرا سهم ژنتیک آسیای شرقی در میان اویغور‌ها بیشتر نیست. امروزه بعد از گذشت دو 
هزار سال تصویر ژنتیک مردمانی که خود را ایرانیک یا ترکیک می‌شمارند، آنقدر در درون 
خود مختلط، به یکدیگر نزدیک و در عین حال از یکدیگر متمایز است که برای هیچ کس 
ای،  ان  افسوس بخاطر دی  یا  مباهات  برای  بهانه‌ای  و  دلیل  قبیله و ملت  و  قوم  از هیچ 
ظاهر بیولوژیک و گروه ژنتیک باقی نمی گذارد. امیدوارم از همین قدر که تاکنون در این 
کتاب گفته شده، روشن شده باشد که در دنیای مدرن کنونی، به ویژه با سرعت فزاینده 
مهاجرت‌ها و اختلاط اقوام دور و نزدیک، اصولًا اهمیتی ندارد که کسی یا گروهی از نظر 

1.	 David Comas, et al: Trading Genes along the Silk Road, 1998, reviewed on 20.03.2023.
2.	 Shuhua Xu: Human Population Admixture in Asia, in: Genomics and Informatics, 2012, reviewed on 

20.03.2023



پیوست‌ها  ||  157  ||

قومی خود را ایرانی یا ترک یا کرد یا عرب بشمارد. در دنیای مدرن کنونی دیگر همه چیز 
با این معیار اندازه گیری می‌شود که چه کسی یا گروهی »چقدر می‌داند و چقدر می‌تواند«. 

کاوالی-اسفورزا در بخشی از نتیجه گیری کتاب خود با عنوان »ژن‌ها، مردمان و زبان 
ها« می‌گوید »یکی از تحولات مهم ژنتیک که امروزه به چشم می‌خورد، نتیجه مهاجرت 
این روند،  اگر  افزایش اختلاط گروه‌های مردم می‌شود.  باعث  مردمان گوناگون است که 
آنگونه که احتمال می‌رود، ادامه یابد، اختلاف‌های ژنتیک بین گروه‌های مردم کاهش خواهد 
یافت. اما گوناگونی کلی میان مردم جهان تغییر نخواهد یافت. در عین حال اختلاف بین 
افراد در داخل هر گروه جداگانه مردم افزایش خواهد یافت. به این ترتیب دلایل کمتری 

برای نژاد پرستی وجود خواهد داشت و این، چیز خوبی است«.1 
یک بررسی اخیر هیئت علمی دانشگاه کلن آلمان در باره ترکیب ژنتیک ایرانیان نیز 
بسیار جالب است. این بررسی که در همکاری با دانشمندان ایرانی، ژنوم‌های بیش از هزار 
ایرانی از یازده گروه قومی ایران را تحلیل و با ژنوم‌های موجود باستانی مقایسه کرده، به 
این نتیجه رسیده است که »ایرانیان از نظر ژنتیک مشابه همسایگان خود هستند و در عین 
با  و همزمان  یک گوناگونی چشمگیر  نشاندهنده  که  دارند  مرکبی  تصویر  بین خود  حال 
تداوم دراز مدت تاریخی است. یعنی بین خود ایرانیان از یک سو تفاوت‌های بسیار )مانند 
و  نزدیکی  دیگر  از سوی  و  دارد  زبان‌های مختلف( وجود  قبول  و  اختلاط‌های گوناگون 

خویشاوندی مستمر تاریخی میان آنان مشاهده می‌شود«.2 

1.	 Cavalli-Sforza: Genes, Peoples and Languages, p. 286
2.	 Zohreh Mehrjoo (…) Michael Nothnagel (et al): Distinct genetic variation and heterogeneity of the 

Iranian population, PLOS Genetics, 2019, viewed on 14.04.2023





منابع اصلی

تاریخ انتشار منابع فارسی، خورشیدی و منابع عربی، قمری است. منابع اروپایی و ترکی 
ترکیه تاریخ میلادی دارند، مگر اینکه طور دیگری ذکر شده باشد. هنگام نقل قول در متن 
اصلی کتاب، از عناوین کوتاه‌تری استفاده خواهد شد که نشان دهنده مشخص منابع مزبور 
باشند. مشخصات دقیق منابع اصولًا نه در زیرنویس متن اصلی کتاب، بلکه در فهرست زیر 
ذکر خواهد شد. در موارد اندکی، منابعی را که تنها یکی دوبار نقل قول شده‌اند، تنها در متن 

اصلی کتاب ملاحظه خواهید کرد.

Abetekov, A. and Yusupov, H.: ‚Ancient Iranian Nomads in Western Central 
Asia,’ in: Harmatta, Janos (1994): History of Civilizations of Central Asia, 
Vol. II, UN Publishing, Paris

Alberuni: Chronologie orientalischer Völker, Hrsg.: Eduard Sachau, Harrassowitz, 
Leipzig 1923

Anthony, David W. (2007). The Horse, The Wheel and Language. How Bronze-
Age Riders From the Eurasian Steppes Shaped The Modern World. 
Princeton University Press

Anthony, Sean W.: ‘Nawbakhti Family,’ in EIr online
Ashraf, Ahmad: ‘Iranian Identity iii, Medieval Islamic Period;’ in: EIr online
Asimov, M. S., and Bosworth, C. E. (eds.) (1998): History of Civilizations of 

Central Asia, Vol. IV, UN Publishing, Paris
Avicenna (ibn-Sina, Abu Ali): A Treatise on the Canon of Medicine (original 

Arabic: al-Qanun fi-l Tibb,) around 1025-1037, English translation, London 
1930, Reprint New York 1973

Bababie, Sussan, et al (2004): Slaves of the Shah, New York, NY
Barthold, Wassili V. (1928): Turkestan down to the Mongols, (E. J. W. Gibb 

Memorial» Series)
——— (1935): 12 Vorlesungen über die Geschichte der Türken Mittelasiens; in: 

Die Welt des Islams, Bd. 17, Beiband zu Band 14-17. 12 Vorlesungen über 
die Geschichte der Türken Mittelasiens (1935); Brill

——— (2015) Orta Asya Tük Tarihi, Istanbul



||  160  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

——— (1925): Tadzhiki, Istoricheskiy Ocherk, (in:) Sochineniya II, 1, Moskva 1963
Bregel, Yuri: ‘Turko-Mongol Influences in Central Asia,’ in: Canfield (ed.) (1991)
Bergne, Paul (2007): The Birth of Tajikistan; National Identity and the Origins of 

the Republic, Tauris, New York
al-Biruni, Aby Reyhan: A Chronology of Ancient Nations (English translation,) 

London 1886
Boeschoten, Hendrik: ‘The Speakers of Turkic Languages,’ in: Johanson, Lars 

and Agnes Csato, Eva (eds.) (1998): The Turkic Languages, New York
Bolshakov, O. G.: ‘Central Asia under the Early Abbasids,’ in: M. S. Asimov and 

C. E. Bosworth (eds.): History of Civilisations of Central Asia, Vol. 4, Part 
2, UNESCO 1998

Bosworth, C. Edmund: A Pioneer Arabic Encyclopedia of the Sciences: Al 
Khwarizmi’s Keys of the Sciences, in Isis, University of Chicago Press 
Journals,196354:1,No. 175

——— (1963): The Ghaznavids: The Empire in Afghanistan and Eastern Iran 
994-1040; Edinburgh University Press

———(2007): ‘The Turks in the Islamic Lands up to the Mid-11th Century,’ in 
Bosworth, C. E. (ed.): The Turks in the Early Islamic World, Burlington, 
VT, USA

——— (2007): ‘Barbarian Incursions: The Coming of the Turks into the Islamic 
World,’ in Bosworth, C. Edmund (ed.): The Turks in the Early Islamic 
World, Burlington, VT, USA

———: ‘The Appearance of the Arabs in Central Asia under the Umayyads and 
the Establishment of Islam,’ in: Asimov, M. S., and Bosworth, C. E. (1998): 
The History of Central Asian Civilizations, V. IV, Part one, UNESCO 
Publishing

———: ‘Chorasmia ii. Islamic times;’ in EIr online
Bregel, Yuri: ‘Turko-Mongol Influences in Central Asia,’ in: Canfield (ed.): 

Turko-Persia in Historical Perspective, Cambridge 1991
Brice, W. C. (1955): The Turkish Colonization of Anatolia; in Bulletin of the 

John Rylands Library, 38:1, pp. 18-44, London, p. 41
Cahen, Claude: Pre-Ottoman Turkey (1968): a general survey of the material and 

spiritual culture and history, trans. J. Jones-Williams, New York
The Cambridge History of Iran in Eight Volumes, vol. 4: The Period from the 

Arab Invasion to the Seljuqs; edited by R. N. Frye, Cambridge University 
Press, 1971; and vol. 3, part 1, 1983

Canfield, Robert L. (ed.) (1991): Turko-Persia in Historical Perspective, 
Cambridge University Press

Cavalli-Sforza: Genes, Peoples and Languages, Penguin Books, London 2001
Cavalli-Sforza, Luigi L. Paolo Menozzi, and Alberto Piazza. The History and 

Geography of Human Genes, Princeton, 1994



منابع اصلی  ||  161  ||

Clauson, Gerard: An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century 
Turkish, Szeged 1981

Comas, David, et al: ‘Trading Genes along the Silk Road,’ in: National Library 
of Medicine (USA),1998

Dankoff, Robert: ‘Qarakhanid Literature and the Beginnings of Turco-Islamic 
Culture,’ in :Paksoy, Hasan B. (ed.): Central Asian Monuments, Istanbul 1992

Doerfer, Gerhard: Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen. Unter 
Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen, vor allem der 
Mongolen- und Timuridenzeit. I: Mongolische Elemente in Neupersischen, 
Wiesbaden, 1963; II: Türkische Elemente im Neupersischen, alif bis tā, 
Wiesbaden, 1965; III: Türkische Elemente im Neupersischen, ǧīm bis kāf, 
Wiesbaden, 1967; IV: Türkische Elemente im Neupersischen (Schluß) und 
Register zur Gesamtarbeit, Wiesbaden, 1975

Floor, Willem: A Fiscal History of Iran in the Safavid and Qajar Periods, 1500-
1925, New York, NY

Foy, K.: Aserbaiganische Studien; Mit einer Charakteristik des Südtürkischen, 
MSOSW, vol. 6, 1903

Fragner, Bert: Persephonie: Regionalität, Identität und Sprachkontakt in der 
Geschichte Asiens; Herausgegeben von Dr. H. Alam, Bautz Verlag 1999 

Frye, Richard N. (1975): The Golden Age of Persia. The Arabs in the East, 
London

——— : The History of Ancient Iran, München 1984
———: ‘Pre-Islamic and early Islamic cultures in Central Asia,’ in Canfield (ed.) 

(1991)
——— (1995): The Heritage of Central Asia, Princeton, NJ, USA
———, and Sayılı, Aydın N.: ‘Turks in the Middle East before the Seljuqs,’ 

in: Bosworth, C. E. (ed.) (2007): The Turks in the Early Islamic World, 
Burlington, VT, USA

——— (2008): The Heritage of Persia, Costa Mesta, Calif., USA
———: The Heritage of Persia, London 2015
——— : The History of Persian Language in the East, PDF from R. Frye’s 

personal website, 2018
Gabin, A.: ‘Irano-Turkish Relations in the Late Sasanian Period,’ in: The 

Cambridge History of Iran, Vol. 3, 1983
al-Ghazali, Abu-Hamid Mohammad: The Incoherence of the Philosophers, 

translated by Michael E. Marmura, Provo, Utah, USA (2000)
(———: Deliverance from Error. Translated by) Watt, Montgomery: The Faith 

and Practice of al-Ghazali, London 1952
Gibb, H. A. R. (1923): The Arab Conquests in Central. Asia, London
Göbl, Robert: Dokumente zur Geschichte der iranischen Hunnen in Baktrien und 

Indien, Wiesbaden 1967



||  162  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

Golden, Peter B.: ‘Karakhanids and Early Islam,’ in: Sinor, Denis (ed.) (1990): 
The Cambridge History of Early Inner Asia, Cambridge University Press

——— (1992): An Introduction to the History of the Turkic Peoples, 
Harrassowitz, Wiesbaden

——— (2006): ‘Turks and Iranians,’ in: Johanson and Bulut: Turkic-Iranian 
Contact Areas, Harrassowitz, Wiesbaden

——— (2011): Central Asia World History, Oxford University Press
Grafton, A., Most, G. W., Settis, S. (Eds.); The Classical Tradition, Harvard 

University Press Reference Library, 2013
Grenet, Frantz and De la Vaissiere, Etienne (2002): ‘The Last Days of Panjikent,’ 

in: Silk Road Art and Archaeology, vol. 8
Guarino-Vignon, Perle, et al: ‘Genetic continuity of IndoIranian speakers since 

the Iron Age in southern Central Asia,’ in: Nature Journal Scientific Reports, 
14.01.2022

Gutas, Dimitri (1998): Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-Arabic 
Translation Movement in Baghdad and Early Abbasid Society (2nd-4th/8th-
10th centuries), Routledge, New York NY

Han-shu. China in Central Asia, An annotated translation by A. F. P. Hulsewe, 
Leiden, Brill 1979

Harmatta, Janos (ed.) (1994): History of Civilizations of Central Asia, Vol. II, 
UN Publishing, Paris

Houtsma, M. T.: ‘Die Ghuzenstämme,’ in: WZKM 2 (1888), Vienna
İnalcık, Halil (2012) Devlet-I Aliyye, Osmanlı İmparatorluğu Üzerine 

Araştırmalar; cilt 1, Istanbul
Johanson, Lars and Csato, Eva A. (1992): The Turkic Languages, Routledge, 

London, and New York, 1998
Johanson, Lars, and Bulut, Christiane (2006): Turkic-Iranian Contact Areas. 

Historical and Linguistic Aspects, Wiesbaden, Harrassowitz
Johanson, Lars: ‘Historical, Cultural and Linguistic Aspects of Turkic-Iranian 

Contiguity,’ in: Johanson and Bulut (eds.): Turkic-Iranian Contact Areas. 
Historical and Linguistic Aspects. Harrassowitz, Wiesbaden, 2006

Kaplony, Andreas: ‘The Conversion of the Turks of Central Asia to Islam as Seen 
by Arabic and Persian Geography: A Comparative Perspective,’ in : É. de 
La Vaissière (éd.) (2008): Islamisation de l’Asie centrale. Processus locaux 
d’acculturation du VIIe au XIe siècle. Paris, pp. 319-338. (Studia Iranica, 
Cahier 39)

al-Kaşhğari, Mahmud: Compendium of the Turkic Dialects (Divan Lughat ut-
Turk); transl. R. Dankoff; Cambridge, Massachusetts, 1982-1985

Kennedy, Hugh (2004): When Baghdad Ruled the Muslim World. The Rise and 
Fall of Islam’s Greatest Dynasty, Da Capo Press, USA

——— (2007): The Great Arab Conquests, Da Capo Press, USA



منابع اصلی  ||  163  ||

Ibn Khaldun: The Muqaddimah, translated into English by Franz Rosenthal, 
New York 1958

al-Khalili, Jim (2016): Im Haus der Weisheit; Die Arabischen Wissenschaften als 
Fundament unserer Kultur, 2. Auflage, Fischer, Frankfurt am Main

Lewis, Bernard (2002): What Went Wrong? The Clash Between Islam and the 
Modernity in the Middle East; Oxford University Press

Liu,. CN : Uu Mau-tsai, Die chinesischen Nachrichten zur Geschichte der Ost-
Türken (Tu-küe) Wiesbaden, 1958

Maalouf, Amin (2015): Samarkand, Insel-Verlag, Berlin
Maenchen-Helfen: The World of the Huns, Berkeley, University of California 

Press, 1973
Madelung, W.: ‘Al-Māturīdī’, in Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited 

by P. Bearman, e.a., 1990
Markwart, Joseph (1901): Ērānšahr nach der Geographie des Ps. Moses 

Xorenac’i, Berlin
Matthee: Safavid Dynasty, in: EIr online
McKenzie, D. N. (1991, 2011): ‘Chorasmia iii. The Chorasmian Language;’ in 

EIr online
Mehrjoo, Zohre (…) Michael Nothnagel (et al): ‘Distinct genetic variation and 

heterogeneity of the Iranian population,’ PLOS Genetics, 2019, online
Minorsky, Vladimir F. (Translator) (1937): Anonymous: Hudud-al Alam. The 

Regions of the World. A Persian Geography 372 A.H.-982 A.D., London
———: Tadhkirat ul-Muluk by Mirza Samia, Cambridge 1943
———: The Poetry of Shah Isma’il I, Cambridge 2009
Morgenstierne, Georg Valentin (2011): ‚AFGHANISTAN vi. Paṣ̌tō,’ in 

Encyclopaedia Iranica online; 1982, viewed on Sep 6, 2018
Mottahedeh, Roy: ‘The Abbasid Caliphate in Iran,’ in: Frye (ed.): The Cambridge 

History of Iran, vol. 4, 1971
Narshakhi: The History of Bukhara, translated (into English) from a Persian 

abridgment of the Arabic original by Richard N. Frye, Cambridge, 
Massachusets 1954

Negmatov, Nugman N.: ‘The Samanid State,’ in: Asimov, M. S., and Bosworth, 
C. E. (eds.) (1998): History of Civilizations of Central Asia, Vol. IV, UN 
Publishing

Ocak, Ahmet Yaşar (2011): Ortaçağlar Anadolu’sunda İslam’ın Ayak İzleri, 
Selçuklu Dönemi, İstanbul

Olbrycht, Marek Jan: Parthia and Nomads of Central Asia – Elements of 
Steppe Origin in the Social and Military Developments in Arsacid Iran. 
Orientwissenschaftliche Hefte, 12/2003, Orientwissenschaftliches Zentrum 
der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg



||  164  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

Ölmez, Mehmet: ‘A Short History of the Bugut Inscription,’ in: Istanbul 
University Research System (PDF), retrieved on 10.04.2022

Ortaylı, İlber: Türklerin Tarihi, İstanbul 2015
Osman S. A. Ismail, in Bosworth, C. E. (ed.) (2007): The Turks in the Early 

Islamic World, Martin-LutherUniversität Halle-Wittenberg. Burlington, 
VT, USA

Potts, D. T.: Nomadism in Iran (2014): From Antiquity to the Modern Era, 
Oxford University Press

Perry, John: ‘From Persian to Tajik to Persian: Culture, politics, and law reshape 
a Central Asian language,’ in NSL.8, Linguistic Studies in the Non-Slavic 
Languages of the Commonwealth of the Independent States and the Baltic 
Republics, ed. Howard I. Aronson, Chicago Linguistics Society, 1996

——— ‘Tajik i. The Ethnonym, Origins, and Application,’ in EIr online
Pingree, D.: ‘Banu Amajur,’ in EIr online
Pourshariati, Parvaneh (2017): Decline and Fall of the Sasanian Empire, London 

and New York, pp. 19-20
Pritsak, Omeljan: ‘Titles and Tribal Names amongst the Altaic Peoples,’ in 

Bosworth, C. E. (ed.) (2007): The Turks in the Early Islamic World, 
Burlington, VT, USA

Qian, Sima: The Account of Dayuvan (Farghana), in: Records of the Grand 
Historian: Han Dynasty II, revised edition, translated by Burton Watson, 
Columbia University Press, 1993

Rapoport, Yuri Aleksandrovich (1991): ‘Chorasmia i. Archaeology and pre-
Islamic history;’ in EIr online

Robson, J.: ‘Al-Bukhari,’ in Encyclopaedia of Islam, 2. Edition, vol. 1, Brill, 
Leiden 1960

Roux, Jean-Paul (2007): Türklerin Tarihi: Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl, 
İstanbul

Scharlipp, Wolfgang-Ekkehard (1992): Die frühen Türken in Zentralasien: Eine 
Einführung in ihre Geschichte und Kultur, Darmstadt

Schaeder, Hans Heinrich: Türkische Namen der Iranier, in: Die Welt des Islams, 
Festschrift für Friedrich Giese, Berlin/Leipzig 1941

Schmitt, Rüdiger (Hsg.) (1989): Compendium Linguarum Iranicarum, Wiesbaden
——— (2000): Die iranischen Sprachen in Geschichte und Gegenwart, 

Wiesbaden
Shuhua Xu: ‘Human Population Admixture in Asia,’ in: Genomics and 

Informatics (online), 2012, 
Sinor, Denis (ed.) (1990): The Cambridge History of Early Inner Asia, Cambridge 

University Press
Starr, S. Frederick (2013): Lost Enlightenment. Central Asia’s Golden Age from 

the Arab Conquest to Tamerlane, Princeton University Press



منابع اصلی  ||  165  ||

Strabo: Geography, Book 11
Sümer, Faruk: Oğuzlar, İstanbul 2016
Sunderman, Werner: ‘An Early Attestation of the Name of the Tajiks, in 

MedioIranica,’ in: Proceedings of the International Colloquium Organized 
by Katholieke Universitet Leuven, Belgium 1993

Sykes, P. E. (1915): A History of Iran, London
Tekin, Talat: Orhon yazıtları: Külltigin, Bilge Kağan, Tunyukuk; İstanbul 2017
Toynbee, Arnold (1956): The Study of History. London, UK: Oxford University 

Press
Watson, Burton (1993): Records of the Grand Historian of China: Han Dynasty 

II (revised ed.) Translated from the ShijiofSima Qian
Windfuhr, Gernot (2009): The Iranian Languages, Routledge, Oxon, UK and 

New York, NY
——— ‘Dialectology and Topics,’ in: Windfuhr, Gernot (2009): The Iranian 

Languages, Routledge, Oxon, UK and New York, NY
——— ‘IRAN vii. NON-IRANIAN LANGUAGES (1) Overview;’ in: EIr online

Witzel, Michael: ‘Autochthonous Aryans?’ In: “The evidence from Old Indian 
and Iranian texts,” Electronic Journal of Vedic Studies, 7/3, 2001

Yarshater, Ehsan: ‘The Persian Presence in the Islamic World,’ in: Hovannissian 
and Sabagh (eds.): the same, Cambridge 1998

Zhabagin, Maxat, et al: ‘The Connection of the Genetic, Cultural and Geographic 
Landscapes of Transoxiana,’ in: Nature Journal Scientific Reports, 2017

نویسنده ناشناس )قرن چهارم هجری(: حدود العالم من المشرق الی المغرب، تهران 1362
آربری، آ. ج.: عقل و وحی در اسلام، ترجمه حسن جوادی، تهران 1358

ابن الاثیر، عزالدین علی: الکامل فی التاریخ، جلد نهم، ترجمه حمید رضا آژیر، تهران 1381
ابن خرداذبه، عبدالله: المسالک و الممالک، لیدن 1889

ابن خلدون: العبر، تاریخ ابن خلدون، ترجمه عبدالمحمد آیتی، جلد دوم، تهران 1383
— مقدمه، ترجمه فارسی از محمد پروین گنابادی، جلد دوم، تهران 1336

— مقدمه، جلد اول و دوم، ترجمه محمد پروین گنابادی، تهران 1336
— مقدمه، چاپ سوم اصل عربی، شکل کامل، بیروت 1900

استخری )یا: اصطخری(، ابواسحاق ابراهیم )قرن دهم م(: مسالک و ممالک، ترجمه ایرج افشار، 
تهران 1340

اشپولر، برتولد: تاریخ ایران در قرون نخستین اسلام، ج. یکم، تهران 1373



||  166  | |   تاریخ اختلاط ایرانیان و ترکان

— تاریخ ایران در قرون نخستین اسلام، ج. دوم، چاپ هشتم، تهران 1391
باسورث، ک ا.: تاریخ سیاسی و دودمانی ایران )490-614 هجری/1000-1217 میلادی(، در: 
تاریخ ایران )تاریخ ایران کمبریج(، جلد پنجم، از آمدن سلجوقیان تا فروپاشی دولت ایلخانان، 

پژوهش دانشگاه کمبریج، ترجمه حسن انوشه، تهران 1381
بلاذری، ابوالحسن احمد بن یحیی: فتوح البلدان، ترجمه محمد توکل، تهران 1337

بیرونی، ابوریحان )390-391 ق.(: آثار الباقیه عن القرون الخالیه، ترجمه اکبر داناسرشت، تهران 
1386

بیضاوی، قاضی ناصرالدین: نظام التواریخ، تهران 1382
تهران  دوم،  جلد  همچنین  1324؛  تهران  غنی،  و  فیاض  چاپ  بیهقی،  تاریخ  ابوالفضل:  بیهقی، 

1376
تاریخ ایران از اسلام تا سلاجقه، از سلسله تحقیقات گروه تاریخ ایران دانشگاه کمبریج، جلد چهارم، 

مترجم: حسن انوشه، تهران 1363 )در متن: تاریخ ایران کمبریج، جلد چهارم(
تاریخ ایران از آمدن سلجوقیان تا فروپاشی دولت ایلخانان، پژوهش دانشگاه کمبریج، گردآورنده: 
ایران کمبریج،  تاریخ  انوشه، جلد پنجم، تهران 1381 )در متن:  بویل، ترجمه حسن  آ.  ج. 

جلد پنجم(
جاحظ، ابوعثمان عمروبن بحر )قرن دوم-سوم ق(: البیان و التبیین، به کوشش عبدالسلام محمد 

هارون، جزء سوم، چاپ هفتم، قاهره 1418 ق.، 1998 م.
— مناقب الترک، در: »رسائل الجاحظ«، به کوشش عبدالسلام محمد هارون، قاهره 1964

جوادی، عباس: ایران و آذربایجان در بستر تاریخ و زبان، لندن 2015
دهخدا، علی اکبر: امثال و حکم، ج. سوم، چ. ششم، تهران 1363

رئیس نیا، رحیم: آذربایجان در سیر تاریخ ایران، تهران 1370
زرین کوب، عبدالحسین: دو قرن سکوت، تهران 1326

سرگذشت ابن سینا، به قلم خود او و شاگردش ابوعبید عبدالواحد جوزجانی، ترجمه سعید نفیسی، 
تهران 1331

سپهری، فریدون: پژوهشی در باره امامان اهل سنت، تهران 1380
فاروق سومر: نقشترکان آناطولی در تشکیل و توسعه دولت صفوی، تهران 1371

طبری، محمد بن جریر: تاریخ طبری، ترجمه فارسی ابوالقاسم پاینده، جلد نهم، چاپ اول، از آمدن 
سلجوقیان تا فروپاشی دولت ایلخانان، تهران 1353

— همان، جلد نهم، چاپ پنجم، تهران 1383
— همان، جلد دهم، چاپ دوم، تهران 1363 )شماره بندی متوالی صفحات در ادامه جلد نهم، 

بالا(
— همان، جلد سیزدهم، چاپ ششم، تهران 1380



منابع اصلی  ||  167  ||

عنصرالمعالی کیکاوس: قابوس نامه، چاپ تهران 1335
غزالی، امام ابو حامد محمد: اعترافات غزالی، کتاب المنقذ من الضلال، ترجمه زین الدین کیایی 

نژاد، تهران 1338
فرغانی، دیوان، چاپ دوم، تهران 1341

— تهافُت الفلاسفه، یا تناقض گویی فیلسوفان، ترجمه دکتر علی اصغر حلبی، تهران 1382
عبدالعلی کارنگ: تاتی و هرزنی، دو لهجه از زبان باستان آذربایجان، تبریز 1333

کاشغری، محمود بن حسین بن الحسین بن محمد: کتاب دیوان لغات الترک )تالیف 466 ق.(، باز 
نشر استانبول )1333 ق.(:، جلد اول، ثانی، ثالث )1333(

گردیزی، عبدالحی: زین الاخبار، تهران 1363
لامبتن آن: تداوم و تحول در تاریخ میانه ایران، تهران 1372

مسکوب، شاهرخ: ملیت و زبان، پاریس 1368
معزی، دیوان امیر الشعرا، به سعی و اهتمام عباس اقبال، تهران 1318

مینورسکی، ولادیمیر: پژوهشی درباره امور نظامی و غیر نظامی فارس، شامل عرض سپاه اوزون 
امور نظامی و غیر نظامی فارس«،  با »پژوهشی درباره  الدین دوانی. همراه  اثر جلال  حسن 

ترجمه حسن جوادی، نشریه بررسی‌های تاریخی«، بهمن و اسفند 1347، شماره 18
ابن ندیم، محمد بن اسحاق: فهرست، ترجمه محمد رضا تجدد، تهران، چاپ اول 1381

نَرشخی، ابوبکر محمد بن جعفر: تاریخ بخارا، ترجمه ابونصر احمدبن محمد نصر القباوی، تهران 
1362

نوائی، عبدالحسین: اسناد و مکاتبات تاریخی ایران، تهران 2536 شاهنشاهی
اول،  تاریخی، سال  تحقیقات  مجله  در:  ایران،  در شرق  محلی  ورهرام، غلامرضا: حکومت‌های 

شماره سوم، تهران 1371
همایی، جلال الدین: مولوی نامه )دوره دو جلدی(، تهران، تاریخ ناروشن 

هیئت، جواد: سیری در تاریخ زبان و لهجه‌های ترکی، چاپ سوم، تهران 1380
ابی یعقوب، احمد: تاریخ یعقوبی، ترجمه محمد ابراهیم آیتی، تهران 1342

یوسفی، غلامحسین: ابومسلم، سردار خراسان، تهران 1378





دیگر کتاب‌های عباس جوادی

تازه‌ترین کتاب چاپی:

ترکان ایران و ایران ترکان

انتشارات روزنه، تهران 1401، 92 هزار تومان

ایرانی‌زبانان  امتزاج  و  همگرایی  همزیستی، 
در  میلاد  از  پیش  قرن  چند  به  ترک‌زبانان  و 
بعد  می‌گردد.  بر  مرکزی  آسیای  دشت‌های 
ساسانی،  دروازه‌های  گشایش  و  اسلام  از 
سطح  در  هم  ترکان،  با  ایرانیان  مناسبات 
دولت‌های اصالتاً ترک ایران و هم با مهاجرت 
قبایل ترک به ایران تشدید یافت. ترکانی که به 
ایران آمده بودند از نظر سیاسی، اجتماعی و 
فرهنگی با ایرانیان بومی درآمیختند و تبدیل 
به یکی از اجزاء مهم »دیگ هم‌جوش« قومی 
ایران شدند که در نهایت به تأسیس دودمان 
انجامید.  ایران  »ایرانیت«  احیای  و  صفوی 
این کتاب شرح سرگذشت همین تحولات از 

اسلام تا حمله مغول است.

لینک خرید کتاب از ناشر
لینک خرید نسخه پی‌دی‌اف از »طاقچه« 

https://rowzanehnashr.com/product/%D8%AA%D8%B1%DA%A9%D8%A7%D9%86-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D9%88-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D8%AA%D8%B1%DA%A9%D8%A7%D9%86/
https://taaghche.com/book/125317/%D8%AA%D8%B1%DA%A9%D8%A7%D9%86-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D9%88-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D8%AA%D8%B1%DA%A9%D8%A7%D9%86?fbclid=IwAR2k1n6bnLQaC83Cz9he8X_NUbJ43drKwFMSJgECytSpbGwHapo6WJ_ieGk


ریگ آمو، ایرانیان و ترکان 
ماوراءالنهر از اسلام تا حمله مغول

لینک خرید کتاب از »نشر مهری«

تحول زبان آذربایجان
لینک خرید کتاب از »آمازون«
لینک دانلود یا مطالعه رایگان

آذربایجان و ایران
لینک خرید کتاب از »آمازون«

https://www.mehripublication.com/product-page/%D8%B1%DB%8C-%DA%AF-%D8%A7-%D9%85%D9%88-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86%DB%8C%D8%A7%D9%86-%D9%88-%D8%AA%D8%B1%DA%A9%D8%A7%D9%86-%D9%85%D8%A7%D9%88%D8%B1%D8%A7%D8%A1%D8%A7%D9%84%D9%86%D9%87%D8%B1-%D8%A7%D8%B2-%D8%A7%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85-%D8%AA%D8%A7-%D8%AD%D9%85%D9%84%D9%87-%D9%85%D8%BA%D9%88%D9%84
https://www.amazon.com/Zaban-Azarbaijan-Gozar-Zaman-Farsi/dp/1987450701
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2022/10/azerbaijan_language_update_21aug_final.pdf?fbclid=IwAR2CTIPFqdG3OgB7k13I9yVMgKerz6PSJk_95c7az9ftf-lsjs69JDYksvQ
https://www.amazon.com/Iran-Azerbaijan-History-Language-Ethnicity/dp/1780835361


Eight Years of Iran's Ahmadinejad

لینک خرید کتاب از »آمازون«

Phonologie des Persischen

واج شناسی زبان فارسی )1984( به زبان 
آلمانی، کمیاب

لینک دانلود یا مطالعه رایگان

Sadece Ses

تنها صدا، برگزیده اشعار فروغ فرخزاد، 
ترجمه ترکی، 1987

لینک دانلود یا مطالعه رایگان

https://www.amazon.com/Eight-Years-Irans-Ahmadinejad-Djavadi-ebook/dp/B00D38G0JG
https://jahanbook.files.wordpress.com/2015/06/djavadi_phonologie.pdf
https://jahanbook.files.wordpress.com/2017/11/forugh_djavadi_tr.pdf


رک ها چـگونه مسلمـان شـدند؟ تـُـ

cheshmandaz.org

عبـاس جـوادی

رک ها چـگونه مسلمـان شـدند؟ تـُـ

cheshmandaz.org

عبـاس جـوادی

ویــلـم فـلـــور
ترجمـه و تـلخیـص عبـاس جـوادی

مقام سـیدها در تــاریـخ ایـران

cheshmandaz.org

از نـگـاه سـیـاح عثمانی اولـیـاء چـلـبی
ترجمـه و تـلخیـص عبـاس جـوادی

ایــران سیصدوهـفتـاد سـال پیش

cheshmandaz.org

برخی کتاب‌های دیگر:

برای دانلود و مطالعه روی تصاویر کلیک کنید.

از 21 آذر �ت 21 آذر
ان ج �ی فراز و فرود فرقه دمکرات آذر�ب

https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2021/06/how-did-the-turks-convert-to-islam-060621.pdf
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2020/09/21_azar_100920.pdf
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2021/05/seyyeds-in-history-210521-1.pdf
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2022/11/chalabi-iran-370-years-ago-271122.pdf


هنـدریـک وان لـون
ترجمـه و تـلخیـص عبـاس جـوادی

ــان ــان بــاســتــ انــســـ

cheshmandaz.org

ق مسلمان ستان و �ش دن ایـران �ب
ت
�

cheshmandaz.org
1401 / 2022

ویل و آریل دورانت
بازنویسی-ترجمه عباس جوادی

صد و بیـست ســـال پـیــش 
در کشـور شـیـــر و خـــورشید

تـرجـمه از روسـی امِا کوشران )همسر پیر پونافیدین(
ترجمـه و تـلخیـص عبـاس جـوادی

cheshmandaz.org

از خــــــــاطــــــرات پـــــیــــــــر پـــونــــافـــــــیـدیــــــــن

کــنـســـــول ســــــابـــــق روســــــیـــــه تـــــــزاری در ایــــــــــــران

https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2021/06/ancient-man-pdf-110621.pdf
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2022/11/durant-civilisation-of-ancient-iran-2711122.pdf
https://daftareyaddasht.files.wordpress.com/2021/05/lion-and-sun-230521.pdf


کتاب‌های زیر چاپی و نایاب:

اولین ترجمه ترکی »ماهی سیاه کوچولو« 
اثر صمد بهرنگی، ترجمه با نام مستعار ع. 
دوست، در انتشارات »گزلم« آنکارا، نایاب

اولین ترجمه ترکی »یک هلو، هزار هلو« 
اثر صمد بهرنگی، 1972 در انتشارات 
»آرقاداش-جان« استانبول با اسم مستعار 
شعله آقیوز، نایاب



اولین ترجمه ترکی »اولدوز و عروسک 
سخنگو« اثر صمد بهرنگی، 1973 در 

انتشارات »آرقاداش-جان« استانبول با اسم 
مستعار شعله آقیوز، نایاب

اولین ترجمه ترکی »افسانه محبت« اثر صمد 
بهرنگی، 1973 در انتشارات »آرقاداش-

جان« استانبول با اسم مستعار شعله آقیوز، 
نایاب

اولین ترجمه ترکی »اولدوز و کلاغ‌ها« 
اثر صمد بهرنگی، 1973 در انتشارات 
»آرقاداش-جان« استانبول با اسم مستعار 
شعله آقیوز، نایاب







A History of Irano-Turkic 
Assimilation

Abbas Djavadi

Digitally published: 2023


